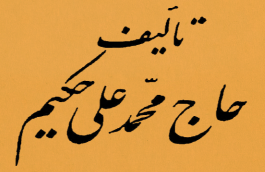


دانشكدة طوم معقول ومنقول

## الطابعة المعرفان

از دروس دورهٔ دکتری دانشکدهٔ علوم معقول ومنقول



معلم وسكاه تهران

شهریور ماه ۱۳٤۰ چایخانه دانشگاه



الشكدة علوم معقول و منقول المعقول و منقول المعقول ا

از دروس دورهٔ دکتری دانشکدهٔ علوم معقول ومنقول

" اليف حاج متحد على تحيم

شبكة كتب الشيعة

معتم إنشكاه تهزان

شهريور ماه ۱۳٤٠

چاپخ*انه* دانشگاه

shiabooks.net

سلط بديل ◄ mktba.net

## سماته ازحمن ارحيم

## الحمداله المتجلى اخلقه بخلقه والظاهر لقلوبهم بحجته والصلوة والسلام على خير المرسلين والهالطيبين الطاهرين .

## مقادمه

اعلم ان علم العرفان (التصوف) (المكاشفه) (التحقيق) الذي هوعبارة عن العلم بالحق واسمائه و صفاته وافعالـه وآثـاره بطريق العلم الحضورى والمكاشفة و الشهود ووجدان الحقيقةفي رقائقها وصور هابل التحقق بها والتصور والسريان في صورها موضوعه الوجود الحق من حيث صفاته ونعوته فان الواحد الاحدالبسيط لايدرك الامن حيث احواله واسمائه والوجود المطلق وان كان يعم جميع المقولات التي هيءارضة عليه لكن حيثيتها واحكامها عندالفلاسفه غيرحيثية الوجود واحكامه ولذلك جعلوا موضوع العلم الالهي « الوجود المطلق » مالم يتخصص بكمية وطبيعة خاصة ولكن في نظر العارف لاشي بجهة من الجهات وحيثية من الحيثيات خار جاءن الوجود وشئون نوره حتى يخرجه بقيد «ليسفى الدار غيره ديار مفباي حديث بعدالله وآياته يومنون «ومسائله عبارة عن بيان التجلى الاول والثاني الذين بهماتحصل معرفة ارتباط الحق بالعالم والعالم بالحق وكيفية صدورالكثرة عن الوحدة الحقيقية ورجوعها اليها وبيان طريق المجاهدة والمنازل للسالك الميالله والمكاشفات و ما يحصل للمجذوبين من التجلي الشهودي المنقسم الى الأثاري و الافعالي والصفاتي والذاتي(١) وبيان ثمرة الاعمال والافعال والاذكارو ورود الواردات و الواقعات والانوارو الحالات وليعلمان الاستدلال لايحصل منه الاالتنبيه على العلم الفطرى والعلم بوجود الله دون العلم بالله والمعرفة الكاملة لاتحصل الا بالجذبة منالحق عناية

(١) وفي اسامي هذه التجليات الاربعة قلت

لاله نار اول تجلی تلخ و شور سومشسروشده صاف همچو خور طور هفتم شهر زر صاحب بود

دومش گل تلخوش آلوده نور ذاتی چهارش مشمشع چهره <sup>م</sup>دو چهار اصفی شمس دل طالع شود

ابتداء ثم السلوك وهي للذين سبقت لهم الحسني اوبالتصفية والسلوك حتى ينجرالي الجذبة كماوعدهاالله تعالى في قوله تعالى الذين جاهد وافينالنهدينهم سبلنا واشارالي الفريقين بقوله « الله يجتبي من رسله من يشاء ويهدى اليه من ينيب »ومباديه معرفة حده وموضوعهوغايتهو التصورات والتصديقات التي تتوقف مسائله عليها التي منها اصطلاحات الصوفية ذكر في شرح نهج المسترشدين، أن علم تصفية الباطن (التصوف) الذي هو من أسر ار العلوم، فان المشايخ (الذين استغرقوافي نور الولاية ، بحيث لم يبق لهم شعر أسود امكاني و نسبة غيرربانية ، كماورد في بعن الادعية مضمون «اللهم اجعل لحمى وعظمي وعصبي و شعري نوراً») انما أخذوهمن حضرة أمير المؤمنين ومن اولاده، اومن تلامذة أولاده ، كماذ كرغيره ممن نسب العلوم كلها الى حضرت أمير المؤمنين ، بل العلامة في شرح التجريد عين بعض أكابر المشايخ حتى لايتوهم أحد أن علماءِ هذاالعلمغيرهؤلاء الاكابر ، فقال وقدنشروا ( الائمة ) منالعلم والفضل والزهد والترك للدنياشيئًا عظيما حتى أن الفضلاء من المشايخكانوا يفتخرون بخد متهم ، فأبويزيد البسطاميكانيفتخربأنهيسقىالماءلدار جعفرالصادق ع و معروفالكرخي أسلم على يدى الرضا وكان بواب داره الى أن مات ، ولايخفى الفرق بين من له الفضل على غيره منالمشايخ وبينمر لهالفضل علىغيره منالناس والخدمة للكامل المكمل ولاسيما الامام من أعظم الاسبابالموجبة المكمالوالمراد من اسلام حضرت معروف الكرخي هوالتسليم التامله٤ويستفاد منهذاالكلام، أنموته وقع فيزمان حضرتالرضا٤ وايضافي مبحثالاملمة من شرح الكبير لباب الحادي عشر ، ان الاكابر من العلماء تشرفو ابخد متهم ، فان أبايزيد البسطاميكان سقاءِ في دارالصادق عليه السلام ومعروف الكرخي أسلم على يدالرضاؤوكاب بواب داره الى أن مات .وصرحالعطارفي تذكرة الاولياءِ بأن موته لازدحام الشيعةعلى باب الرضاء ، فكان فيزمانه وفي تنقيح المقال للممقاني ايضاً تصريح بذلك . فماتوهم من أن العرفاء قائلون بانتقال الولاية من حضرت الرضاء اليه والشريعة الى حضرت الجواد، من تخيلاتالسفهاءالدين لايميزون بين الولاية الكلية المطلق والجزئية المقيدة ويتخيلون أن الولاية لاتكون الالمن له الامامة والشهادة في كل زمان فقط وذلك التخيل باطل كما

سيظهر ، كيف والنبوة لاتتحقق الا بالولاية والانبياء المتعدرة كانوافي زمان واحد كلوط النبي في زمان حضرت ابراهيم ٤ وقول حضرت الرسول وَاللَّهُ عَلَيْهُ «من كنت مولاهفهذا على مولاه، دالعلى كون حضرت امير المؤمنين؛ وليافي زمان الرسول، لاأنه سيصير ولياً، وليس معنى الولاية مقصورا على خلافته بعدالرسول في شأن النبوة كمايز عمه العامة ، اذ حقيقة الاسناد تقتضي التلبس الفعلي لاالا ستقبالي ، فانه مجاز بالاتفاق ، بل قال : كنت نبياً وادم بين الماء والطين ، والكميل حيث قالله : أولست صاحب سرك اي ولايتك ، قال بلى (ولمينف) ولكن يترشح عليك ما يطفح منى ، فان الولى الجزئي لا يكون له الولاية الكلية التي هي الحقيقة المطلقة ولا يسعها، بل تظهر فيه كما يجري في النهر من ماء البحر ما يسعه، وليس أخذالا سر ارمن الائمة الاطهار منحصر ابحضرت الكرخي ، لان السلاسل التي انتشرت من الائمةاربعة: الكميلية التي انتشرت من حضرت أمير المؤمنين بتعليمه الاسرار الباطنية لكميل ومنه القيت الى غيره الى أن انقعطت لدخول أهل السنة فيها والنقش بندية التي انتشرت منحضرت السجاد الى ابر اهيمادهم ومنه الى غيره، الىأن انقطعت لذلك ايضا. والشطارية التي انتشرت من حضرت الصادق عليهاسلام الى أبي يزيد البسطامي و منهالي غيره الى أن انقطعت كذلك وأماالسلسلة الذهبية التي انتشرت منحضرت الرضا ٤ الى حضرتمعروف الكرخي ومنه اليحضرت السرى السقطي ومنه الي حضرت الجنيدالبغدادي ومنه الى سائر الاركان الى آلآن ، فهي باقية الى ظهور الحجة الكلية لخلوصها من ألاغيار حيث لا يصير شخص ذهبيا حتى تظهر شمس الولاية في قلبه بحيث لا يبلي جسده، كما لا يفسد الذهب ويبقى مدة طويلة كما ورد في ضمن الروايات وأن تراب الروحانيين بمنزلة الذهب في التراب فاذاكان حين البعث مطر الارض مطر النشورفتر بوا الارض ثم تمخني السقاء فيصير تراب البشرلمصير الذهب من التراب اذاغسل بالماء والزبدمن اللبن اذا مخس فيجمع تراب كل قالب الى قالبه وينتقل باذن الله القادر الى حيث الروحفتعود الصورباذن المصوركهيئاتها وتلج الروح فيها ، فاذا قداستوى لاينكرمن نفسه شيئًا اذا سأل الزنديق عن الصادق ٤ ، فاين الروح قال في بطن الارض حيث مصرع البدن الى وقت البعث قال فمن صلب فأين روحه قال في كف الملك الذي قبضها حتى يودعها الارض ، كيف والذهبي عنوان لهم و لشيعتهم الحقيقية التي اصطفيهم الله وصافاهم، قال الخواجه محمد يارسا الذي هومن مشايخ النقش بندية ينتسب معروف الكرخى فىعلمالباطن الىالامام علىبن وسى الرضا وطريقه طريق أئمة اهل البيت أباعن جدو سلسلة ائمة اهل البيت في علمي الظاهر والباطن تسمى بسلسلة الذهب بيانالعزتها ونفاستها وتعظيما لشانهاكما يستفادمن تسميةكل رواية روتها الائمة عن ابائهم. برواية سلسلة الذهيب كرواية حضرت الرضاء في النيشابور وليست هذه التسميته منحصرة فيها لاني رأيت كتاباً من محدث من علماء الشيعه كان كل باب منه معنوناً بعنوان وفي أوائلهكان با بأ معنوناً بباب رواياة سلسلة الذهب، فيه قريب مأة روايةكانت الائمة رواتاً في كلواحدة منها وصرح شيخنا البهائي بتسمية كل رواية روتها الائمة عن ابائهم برواية سلسلة الذهب، في حاشية الحديث الثاني الذي هو كذلك من أربعينه ومن المعلوم أن السلسلةلاتستعمل في الرواية الامن من جهة رواتها فلاوجة لتسميتها بسلسلة الذهب الأكون رواتها ذهبية كمالاوجه لتسمية الصوفي حقيقة الا الصفوة والصفاء فانه الفعل المجهول من صافاه الله فصوفي ، ثم صار اسمأعلي ما سيجي ولذلككان ابتداء التصوف من حضرت الصفى لاكما يزعمه بعض من لاخبرة له بذلك من تعيين وجه آخر او زمان آخر ، انالله اصطفی آدم و نوحاً و ابراهیم وأل عمران علی العالمین ، وانکان الکل اخذاً من نور ولاية حضرتالرسول وامير المؤمنين وظهركاملافيهذه ألامةوفي الخواصمن شيعته علىمافي رُواية جابرين عبدالله الا نصارى، قالسمعترسولالله وَاللَّهُ عَلَاهُ عَلَا اللهِ عَلَامًا اللهِ خَلْقَني وخلق علياً وفاطمة والحسن والحسين والائمة عليهمالسلام مننور ، فعصرذلك النور فخرج منهشيعتنا فسجنا فسبحو اوقد سنا وقد سواوهللنا فهللوا ومجدنا فامجدوا فوحذ نافوحدوا، ثم خلق السمواتوالارضوخلق الملائكهفمكثالملائكة مأةعام لايعرف (الظاهرلايعرفون) تسبيحاً ولاتقديسأولاتمجيدا فسجناوسجت شيعتنا فسجت الملائكة فنحنالموحدون حين لاموحد غير ناوحقيق على الله تعالى كمااختصناواختص شيعتناأن ينز لناأعلى عليين ان الله سبحانه اصطفينا واصطفى شيعتنا من قبل أن نكون أجساما فدعانا فأجبنا وفي دعاءِ الغيبة والفرج ، اللَّهم فصل عليه(القائم الذي سمي. لقيامه بامرالله ، كحياته ومماته وغيرهمامن حالاته وأفعاله فلايمرض ولايهرم ولايدش وعلى ابائة الائمة الطاهرين وعلى شيعتهم المنتجبين وبين الشيخ

فريدالدين العطار في مظهر العجائب أن استاده كان من سلسلة الذهب التي كانت خاصة لاهل البيت (١) و كذلك اللاهيجي في شرحه على الاشعار الشبستري (٢) و المجلسي الاول في تشويق السالكين (٣) ويظهر من تجليله لحضرة الشيخ صفى الدين الاردبيلي الذي كان من أكابر سلسلة الذهب، حيث ذكره مراراً متعددة. في شرح من لا يحضره الفقيه كما في الصفحة الاولى من باب الصلوة، الصلوة معراج المؤهن، بها يعرج الى المراتب العالية و يكشف بها الحجب المعنوية التي بمنزلة الا بواب المسدودة و تفتح بالصلوة الجامعة للشرائط حتى فتحت كابها ويصل المصلى في التشهد الذي هومقام الشهود اليه وفي السلام يفوز الى مقام الحضور في مقعد صدق عند مليك مقتدر، وقريب هذا المعنى نقل عن سلطان اولياء الله تبارك و تعالى ، قطب المحققين و رئيس الواصلين و العارفين والعاشقين، الشيخ صفى الملة و الحقيقة والحق والدين أنارالله تعالى برهانه ورفع الله تبارك و تعالى في اعلى درجات الجنان مقامه ووقع في ذلك الشرح المدح للصوفية مرارا وبين في الصفحة الرابعة

۱ - در علوم جعفر او پی برده بود - پی باسرار نهانی برده بود .
 داشت آن یك سلسه كانرا ذهب \_ خاص اهل البیت گویندای عجب .

۲ ــ دراواخر شرح گلشن راز: هدایت: چون سخن بمرکز دائرهٔ وجود که کامل وهادی زمانه است وسلسلهٔ او منجرشد، ذکر سلسلهٔ الذهب نمودن که چون زو سرخ از همهٔ غشها پاك است، واین فقیرحقیر بمحض عنایت وهدایت الهی دست اعتصام دراو زده با مالی مراتب کمال که لائق استعداد خود بود رسیده است.

۳ علت غائی ایجاد جن وانس سناخت حضرت باری است و آقرب طرق بمعرفت، طریقة حقة رضویه ذهبیة معروفیة مرتضوی است که طریق تصوف وحقیقتش نیز خوانند و آن عبارتست از تحصیل قرب معرفت رب المالمین ، بطریق زهد و انقطاع از خلق ومواظبت بر طاعت و عبادت ، اکنون جمعی پیدا شده اند که ایشا نرا از شریعت خبری نه واز طریقت اثری نه ، انکار این طریقهٔ حقه مینمایند : بنا بر عدم وقوف وقلت تدبر در آیات و أخبار أئمة اطهار وبمتابعت نفس غدار که ثمرهٔ او حسد وعناد و تعصب است اگرچه مشهور است ، شب بره گر وصل آفتاب نخواهد \_ روئق باذار آفتاب نکاهد ، اما چون انکار ایشان ، سبب محرومی بهضی از عوام بود از این نعمت عظمی .... با آنکه کتاب مبسوطی موسوم به مستند السالکین ، در این باب نوشته شده الخ .

عشر بعض آداب المجاهدة والسلوك و الفناء في الله ولحضرة السيدعلى الهمداني عبارة في وصف هذه السلسلة ننقلهافي ذيل الصفحة (١) وفي باب من الكافي و المجلد الثاني من البحار، روايات مضمونها «ولايتناصعب مستصعب لا يتحمله (لا يتحقق بهافان قبول حمل شي لا يتحقق الا بقيام المحمول بالحامل ولذا من احتمل الولاية كان وليا) الاملك مقرب أونبي مرسل أو وقمن امتحن الله قلبه للايمان بانوارا لولاية كما ابتلى ابراهيم ربه بكلمات أنوار الائمة و بمفهوم الحصر يستفاد عدم تحمل النبي اذالم يكن مرسلا على أن في بعض

 ١ ـ در اواخر كتاب منقبة الجواهر حيدر بدخشي در حالات و كرامات و خوارق عادات حضرت امیر سیدعلی همدانی قدس الله سره که از روی نسخهٔ عکس برداشته شده از نسخةُموجودهدركتا بخانةُ لندن ، نوشته شده است ، نقل است ، از شیخ خلیل الله بفلانی قدس سره السبحاني كه يكمي از خلفای حضرت خواجه اسحق ختلاني است ' فــرموده كه روزی از زبان مرشد خود شنیدم که از آن جناب سیادت، پرسیده بودند که یا بزرگوار معرفتالله چگونه حاصل مشود، درجوان فرمودند که من عرف نفسه فقد عرف ربه ، پس گفتند که این کس نفسچگونه شناسد ، درجواب فرمودند که این رفتار، لایق هرحیوان نخواهد بود بلكه اسبءراقي بهمت بلنه خود ، جامي ميرسد وبيرلاشه بموافق قوتخود راهی میرود چنانچه قوله تعالی کل شی خلقناه بقدر : هر که خدای را بشناسد از اوقیل وقال طلب کردن شرطنیست و آنکه او رانشناسد از اوحالطلب کردن ، دوراست چنانچه كلام برايندالاست ، منءرفالله كللسانه و اكرچه منءرفالله طال لسانه هم فرموده اند اما این وقتی باشدنه که هر ساعتوهردم . وهر کس کهاز معتقدان طریق ماست یقین باشد که خدا شناس خواهد شد ، از بس که این را سلسله الدهب میگویند چنانچه نبوت بس نسل ابر اهیم خلیل الله ع تمام است همان سبیل و لایت ومعرفت در این طریق ختم شده است هرکه پای در طریق کبرویه در آورد ، البته سالك راه طریقت وحقیقت خواهد شد ،اما مردم هرطریق بموافق استمداد خود ، تفاوت دارند ، بعضی صلحاءاند و بمضی زهادو بعضی عرفاء وعوام الناس حيوانند ، اينها راچه تميز خواهد بودكه علف مأكول چيست و غير. مأكول كيست بايدكه آن مردم تفحص كنندكه اگراين كس آشنا بمعرفة الله ماشد مريد گیر دو گرنه برای خود ،غولی در گردن نه آویز د محاضر ان مجلس در جواب گفتند که یا بزرگوار مگرهر کس از تقوی نشین باشد . آشنا بمعرفت نیست در جوابگفتند اگرچه ظاهـ را كرامات ميكند، اما براين اعتبار نيست.

الروايات تصريح بذلك، فيلزم كونالمومناذاكان قلبهممتحنا بالايمان أفضل منالنبي اذا لم يكن مرسلا ولا يخفي ظهورهذا المؤمن في غير الائمة لعدم المعنى للتحمل بعدبيان ملكية حقيقة الولايةواسنادها اليهم بالملكية الحقيقيةالتي لاوجودلها الا للمالك وفي خطبة ٢٠٥٠: واعلموا انعبادي المستحفظين علمه يصونون مصونه (أسراره التي عبارة عن الاستعدادت و حالات الاعيان في علم الله وكيفية ارتباطها اليه تعالى ومعاملاتهامعه) ويفجرون عيونه (يخبرون مداركهم وقواههم والمستعدين من أفراد الانسان عن المشاهدة، لاعن الاستماع من أهل الدنيا ويعلمونهم ويفضون عليهم أنواره) يتواصلون بااولاية (يتصل بعضهم ببعض بحيث يحصل التسلسل والسلسلة لهم بسبب سريان نور الولاية فيهم و هم الجمال المتحملين لاوصاف حضرت امير المومنين الذين رآهم الرسول فيمعر اجهمتسلسلا والخالصين من شيعة أمير المؤمنين الذين كانوا أنبياء السلف يأخذون عهد ولا يتهم من أمتهم كماوردفي الاخبار) ويتلاقون بالمحبة (يفني كل واحد منهم في شيخه ويبقى بهبسبب العشق الذي هو الولاية ولهذا صار واسلسلة كحلق السلسلة، يدخل بعضهمفي بعض ويصير نفس ذلك) ويتساقون بكأس روى ( يشربون من العشق ونورا لمعرفة بحيث لم يبق فيهم شيءِ غير نورا الولاية التي هي العشق الحقيقي) ويصدرون برية (تتصور تلك الحقيقة بصور هم ، فان المعرفة اذا اشتدت تتصور بصورة الملكوتية ثم بصورة الحسية بالنشر بعد الحشر ، فالطفعل الابداعي لامكون الا بالاظهار لان وجود الغاية والكمال ثابت لفاعله ولاوجه لتحصيل الحاصل بل لاظهاره وظهوره)لاتشوبهم الريبة (لامجال لورود الشك والاضطراب وسوءالظن عليهم) ولا تسرع فيهم الغيبة ، فكانواكتفاضل البذر ينتقى فيؤخذمنه (مايكون نقياً) و يلقى (مالا يكون نقياً) قدميز التخليص(تخليص الحق) وهذبهم التمحيص ( امتحان الحق)فطوبي لذى قلب سليم ، أطاع من يهديه وتجنب من يرديه وأصاب ( وصل الى ) سبيل السلامة ببصرمن بصره وطاعةهاد أمره وبهدا الايصال الى السلامة والاخراج من عالم الظلماتالي عالم النور وشهود العقل الكلي ، يعرف الـولى في دور الولاية كمافي الكافي و العيون والاحتجاج عن الرضا حيث سئل ما الحجة في هذا الزمان؟ قال العقل فان العقل الكلي هو اشراق الروح الكلي الالهي الذي ظهر من الحجة الكلية الالهية التي هي أمرالله ومشيته

والتعبير بالعقل دون نورا لولاية الذى هونفس الحجة ودون الروح للتكلم بماتقبله العامة وليس المراد بالحجة العقل البشرى الذى حجيته عبارة عن الاستناد اليه فى ادراكاته ، فان هذه الادراكات العقلية كانت فى زمن الا نبياء الماضية ايضا وبها تدرك أمتهم ماكان حجة و معجزة للابنياء والفرق بين دورة النبوة و الولاية أن فى دورة النبوة يحصل الوثوق و التسليم الظاهرى لا وامرالله ورسوله من مشاهدة المعجزات والاثار ، ثم بالعمل الخالص كانوا يصلون الى رؤية نور الولاية و ورود حقيقة الايمان فى قلوبهم وفى دورة الولاية من الوصول ألى العقل الكلى يعرفون من هويكون صاحبه ومن يكون متحملالولاية الائمة و الخلافة بطورالعموم السعى من قبيل معرفة الرقيقة من الحقيقة كمافى الاحتجاج انه يعلم من هذا القول أن الصادق التام الذى يعرف بالعقل يكون بين الناس ماداً م بقاء التكليف ومن المعلوم أن العقول المختلفه البشرية لاتكون حجة الهية وان الحجة الالهية تظهر لها لاأنها نفس الحجة كمافى خطبة (١٠٧) الحمد لله المتجلى لخلقه بخلقه و الظاهر لقلو بهم بحجته فان الظاهر غير المظهر والحقيقة غير الـرقيقة ـ وفى تعريفها قلت مافى ذيـل الصفحة (١)

سپس آنکس دل او را در آمد از این رو بر گزیده حق وصیرا حسین نفس حسن خورشید خاور کندلک باقرش او را پسر شد چو صادق کاظمش علم وهنر شد از آن دریا شده نهری عنایت نقی جای پدر در هر سری سر آمد بعجت این ولایت کل سر آمد بعبدا لحی رسیده این سقایت بعبدا لحی رسیده این سقایت بعبدا لحی رسیده این سقایت مجاهد را کند حقش هدایت مجاهد را کند حقش هدایت علی باشد و را اتبام نممت قرین شد دید روشن باب حکمت قرین شد دید روشن باب حکمت

(۱) بود حجت ، خدا را نور احمد محمد دید نفس خود علی را حسن باشد علی را نفس و یاور علی بن الحسین نفس پدر شد درخت علم را صادق ثیر شد رضا چون گشته دریای ولایت جواد آمد در آن دریا سراسر شده نهر رضا از شیخ معروف بود آن نهر شه جزئی ولایت وحید الا ولیاء هم اسم احمد ز عقل کلی آید این درایت محمد هادی کل شهر حکمت چوشمس الدین حکیم بافضل و نعمت وحید الاولیاء آن فضل و نعمت

كيف يكون العقول البشرية المختلفةالتي وردفي شأنها، دين الله لايصاب بالعقول ولاشيء ابعدمنها اليه حجةلله التي بهايعرف الله و خليفته ويجب اتباعها معان المستفادمن الايات والاخبار أن العقل في الحقيقة هو القلب البصير الذي خلص ونجي من مداخلة الوهم بعد تزكية النفس بانسلاخه عزالوهم واتصاله بالعقل الكلي النبوى بل خـروجه عن نفسه و اتحاده معه بحيث يصير العقل والنقل واحدا وهذالخروج من الظلمة الى النور هوالمراد من التفكر الوارد في لسان الشرع كحديث الهشام ان لكل شيء دليلا ودليل العقل التفكر وهو إتباعنور شمس النبوة والولاية وينفتح سمع قلبه وبصره الذي يقال له البصيرة ،فيسمع الاحكام من الروح الكلي و يحصل له الفقه الذي هو الفهم بالفلب كما في قوله تعالى : لوكنا نسمع اونعقل ، ما كنا من اصحاب السعير، حيث يستفادمنه ان الناس كلهم ليسوا بعاقلين بل بعضهم عاقل وعالم و بعضهم مستمعمن العالم والعاقل و مابقي منهم فهومن أهل السعير وهمجالرعاء بلالمسموع لاينفع مالميكن العقل مطبوعاً واهل الشهود بحيث يستنداليه و لذلك قال تعالى : ان فيذلك لذكرى لمنكانله قلب أوألقي السمع و هوشهيد، ايحاض مطلع يسمع حضورا ممن له قلب عظيم يسع تجلى الحق و بالحق يعرف الاشياء بلاواسطة سبب من الاسباب كماسيظهر في تعقيب التجلى الثاني، فان من يهدى الله فهو المهتدى وليس غيرهمهتدياحتي يهدى، أفمن يهدى الى الحق أحق أن يتبع أمن لايهدي الأأن يهدى ، ولا تطع من أغفلناقلبه عن ذكرنا واتبعهواه وكان أمره فرطاولذلك وردلايجلس هذاالمجلس الانبي (تعريفي) اوشقى لاسمع خبروغيبة بدون المشاهدة الملكوتية ومعرفة القايل وان لميتقلب فيه ، بلمرجع الكل في كل زمان لابد أن يكونواحدا وانكان المكمل النقيب متعدرا فان حجة الواحد الاحدحيث لايمكن ان تكون متعددة فضلاان تكون مختلفة فكذلك مظهرها الحقيقي الذي جعل خليفة بل بقية من بقايا الحجة ومرجعافي الارض بن الناس لرفع الاختلاف ففي الصافي بعد «وكذلك جعلناكم امة وسطالتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً» في حديث ليلة القدر وايمالله لقد قضي الأمرأن لايكون بين المؤمنين اختلاف،

ولذاك جعلهم شهداء على الناس ليشهد محمدة المنظمة علينا ولنشهد على شيعتنا و ليشهد شيعتنا على الناس. اقول: اراد ب الشيعة الذين معهم وفي در جتهم كما ف الواشيعتنامعنا و قى در جتنا أى وصلوا بهم كاتصال شعاع الشمس بالشمس ، بحيث يأخذون مأخذهم ، فان الوالي الوارث يأخذ من الله الوارث للنبي بلا واسطة ، قان معرفة الحق وشهوده لاتحصل لاحد الابماقبله باحدية عينه الثابتة المكيفة بكيفية علم الحق بهمن التجلى الالهي وبذلك يستعدلقبول التجليات بواسطة مظاهر الاسماء ،كمافي دعاء الفرج اللهم عرفني نفسك فاتك ان لم تعرفني نفسك لمأعرف رسواك اللهم عرفني رسواك ، فانك ان لم تعرفني رسواك لم أعرفحجتك ، اعلمأن الشهودهو الحضورولذلك يقال للقوة التي بهايقع الشهود والحضور للاشياء الشهيدوكذاك لاحاطة الاولياء المكملين وحضور الاتباع لديهم ولان الحق اشهدهم على خلق انفسهمواشهدهم علىخلق الخلائق وكونهمبمنزلة الفوة الادراكية لاتباعهملعدمالعلم والشهادة للتابع من حيث انهتابع الاعلم متبوعة وشهادة امامههم الشهداء والله على كلشي شهيد، لعدم العلمو الشهادة لأحدالابه تعالى وباعطائه ولاتتوهمانه لاتصحالتبعية منخواص الشيعة ، فان الايات و الاخبار مشحونة من لزوم كون متبوع كامل مكمل سلك السبيل واجتباهالله واصطفاهوهداه الى الصراط المستقيم وعلم كيفية استعدادات آلاشخاص وطريق ليصالهم الى الله بين الناس لاتمام الحجة وامكان حصول المعرفة التي هي الغرض من الخلقة و الزوم هذه المسافرة على كل من قصد الكمال والنجاة من الوبال ، كماعن حضرت الرضا عليه السلام ومتبعنا وتابع اوليائنا مؤمن فان التابع من حيث انه تابع لايتفك عن متبوعه وليس له حكم الاحكمه ، فان النفس مالم تصر عقلاصر فا لابدلها من مخرج من القوة الى اللعملولايمكن انبكون المخرج نفسهاوالالكانت عالمة وعاقلة من قبل كونها كذلك و لاً يضاً مثنلها لبطلان المتسلسل ، فلابدأن تنتهي الي ماهوعاقل بحسب المفطرة وبهذا الطريق أيضاً يثبت العقل الكلم المجردالمتوسط بينالله وبين النفوس في اقاضة العلوم، باللايكفي مجرد وجود المخرج مالم يتصل من اراد الخروجبه ليحصل بمصاجته ومتابعته الاستجداد

والاتصال بالعقل الكلى والافلابدلهمن واسطة اخرى توصلهالى ذلك المخرج لبطلان الطفرة وعدم الترجيح بلامرحج كمايدل عليه ماقى حديث حمزه عن حضرت البا قرعليه السلام في باب الحجة من الكافي: يا أبا حمزه، يخرج احدكم فراسخ فليطاب لنفسه دليلا، وأثت بطرق السماء اجهل منك بطرق الارض فاطلب لنفسك دليلا ، قانه لوكان مجرد الاقوال كافيابدون التلاقيمم الدليل لماتمقول الامام لاحتمال كون الكتاب واقوال الرسول من قبيل الدليل الذي هو الرسول رافعة للاحتياج الى الدليل بل هي كافية لبيان الاحتياج الى الدليل فيهاو كونه في كلزمان مع الكتاب:حتى في الظاهر الذي يمكن للناس الرجوع اليه كالكتاب كمافي خطبه ١٤٧ ومن المعلوم أن من لاتلزم عليه المسافرة والخروج الي السماء لايلزمه طلب الدليل لسير طرق السماء فلما امر يطلب الدليل يفهم منه لزوم السيروانهلايمكن بدون الدليل فان السير الى الله لايمكن الابقطع المراتب التيهي السموات وعالم المثال والجنة والجبروت لبطلان الطفره ولذاك وردالامر بالمسابقة الى الجنة قبل الموت الطبيعي لدلالة مادة المسابقة على ذلك وعدم التكليف المستفادمن الهيئة بعدالموت في قوله تعالى: وسابقوا الىمغفرة وجنة عرضها السموات والارض وقال ان الذين كذبوا باياتنا (الادلاءللسير الىالله الذين بهم تحصل معرفته) واستكبر والاتفتح لهم ابوابالسماء ولايدخلون الجنة في خطبة ١٧٥ ان أكم نهاية فانتهوالي نهايتكم وان لكم علما (دليلا) فاهتدوالعلمكم وفيخطبة ١٥٦ وامرتم بالظعن وحثثتم على السير فالتمسواذلك مزعنداهله فانهم عيش العلم وموت الجهلهم الذين يخبر كم حكمهم (اثارحمكهم التي تشاهدون) عن علمهم وصمتهم عن منطقهم (فان رويتهم تصير موجبة لتذكر الله ومعرفتة بمشاهدة انوار الايمان وحقايقه) وظاهرهم عن باطنهم لايخالفون الدين و لايختلفونفيه فهوبينهم شاهد صادق و صامت ناطق ولا يخفي ان المراد من عدم الاختلاف هو عدم اختلاف المو منيين و لذلك قال لا يختلفون فيهوانكان في فروع الجزئية لان كل واحد منهم لوكان في زمان الاخراحكم بمثل ما حكم ذلك الاخرو ساير المومنين الذين وصلوا الى دارالامن والايمان فان للايمان سراء غيرهذه البلدان الواقعه في هذا العالم ولذلك وقع في الاخباران المؤمن اذا اذنب خرجمن سراء الايمان واذاتاب يعودفيه ومن المعلوم عدمخروج المذنب من هذه البلدان وعدم دخول التائب فيها بمجرد الذنب والتوبة مع عدم كون بلدفي ذلك الزمان مختصا بالمؤمنين وليس المرادمن عدم الاختلاف عدم اختلاف الذين ينسبون انفسهم الى الايمان و التصوف فان ادعاء مدع في مقابل الحق وعدم تميز بعض الاشخاص بينالحق والباطل واجتماعهم على انتخاب باطل لايوجب الاختلاف في اهل الايمان والتصوف كذلك جعلنا لكل نبيعدوا شياطين الانس والجن يوحي بعضهم الى بعضزخرف القول غرورا ولذلك لايوحباختلاف العامة اختلافا في الاسلام الحقيقي وذم في خطبة ٨ اختلاف العلماء (علماء العامة الذين يسمون عندهم علماء لافي الواقع) في الفتياء تردعلي احدهم القصنية فيحكم من الاحكام فيحكم فيها برايه ثم تردتك القضية بعينها على غيره فيحكم فيها بخلافه ثم يجتمع القضاة بذلك عندالامامالذي استقضاهم (الامام عندالعامة العمياء) فيصوب ارائهم جميعا والهمواحد ونبيهم وَاحد و كتابهم واحدا فامرهم الله باختلاف فا طاعوهام نهاهم عنه فعصومام انزلالله دينا ناقصا فاستعان بهم على اتمامهام كانواشركائه فلهم ان يقولوا وعليه ان يرضى ولوكان من عند غيرالله لوجدوافيه اختلافا كثيرافي كتاب الحجة من الكافي منجملة ماقال هشام و صدقه ابو عبدالله با نه مكتوب في صحف ابر اهيم وموسى يامروان فالله تبارك و تعالى لم يترك جوار حك حتى جعل لها اماما يصحح و يتيقن به ما شككت فيه ويترك هذاالخلق كلهمفىحيرتهم وشكهم واختلافهم لايقيم لهماما مايردون اليه شكهم وحيرتهم ويقيم امامأ لجوارحك ترداليه حيرتك وشكك وفي الحديث التالي لهذا الحديث بعدقول الشامي أقام لهم حجة ودليلا كيلا يتشتتوا أو يختلفوا يتأ لفهم و يقيم أودهم ويخبرهم بفرض ربهم قال من هو قال رسول الله (ص) قال هشام فبعد رسول الله من قال الكتاب والسنة قال فهل نفعنا اليوم الكتاب والسنة في رفع الاختلاف عنا ، قال الشامي نعم قال فلم اختلف أنا وأنت ، وظهؤر هذا الكلام في عدم اختلاف المؤمنين وكون الحجة والدليل فيما بينهم بحيث

يمكنهم الرجوع اليه في رفع الاختلاف مما لايخفي على ذيمسكة و انصاف، في خطبة ٢١٣ انالله سبحانه وتعالى جعل الذكر جلاءِ للقلوب(كثرة الذكروالمداومة عليها تثمر الأنس والمحبة وبالانس وشدة المحبة يحصل الانقطاع عما سوى الحق الذي يوجب كدورة القلب وظلمته وصدائه واذاصار القلب فارغاً عن الاشتغال بالامور الخارجة عن ذاته يعودالي ذاته ومقوماته المطلوبة معرفتها لهويخرج من القساوة ويحيى ويذكرالله بحيث يسمع صاحبه بل غيره) تسمع به (الاصوات الملكوتيه بل الكلمات الالهية) بعدالوقرة (منها) وتبصر به (الملائكة والروح ونورالولاية وتجلى الرب) بعدالعشوة (وكشف الغطاء) وتنقادبه (تصير سليمة من الدينا وماسوى الله و تشتغل بالعبادة والخدمة) بعدالمعاندة و مابرح (في كل زمان)لله عزت الأؤه في البرهة (من الزمان) بعدالبرهة وفي أزمان الفترات (التي ليس النبي أوالوصى ظاهراً) عباد ناجاهم وكلمهم في ذات عقولهم فاستصحبوا بنور اليقظة(بسريان نور الولاية والروح) في الابصار ( التي بهاتري الامور المادية الدنيوية بحيث ترى الامور ــ الملكوتية) والاسماع (التي بهاتسمع الاصوات الدنيوية بحيث تسمع الاصوات الملكوتية) والافئدة (القلوب المترقية الى مرتبة الروح كما أن أبدانهم خرجت الى النفس ومع النفس الى القلب ومعهما الى الروحو الكل الى الله وانتشروابعدالحشر) ويذكرون بايام الله (غيرهم بسيرهم اليها)ويخوفون مقامه بمنزلة الادلة في الفلوات من أخذ المقصد حمدوا اليهطريقه و بشروه بالنجاة ومن أخذيميناً وشمالاً، ذمو اليه الطريق وكانو اكذلك مصابيح تلك الظلمات وأدلة تلك الشبهات فكأنماقطعواالدينا(سافروامنها ووردوا) الىالاخرة وهم فيها (لم يموتوا بالموت الطبيعي بل بالاختياري)فشاهدوماوراءِ ذلك (ماهو بعدالدنيا من الامورالبرزخية والاخروية) فكأنما اطلعواءلي غيوب أهل البرزخ في طول الاقامة فيه و حققت القيمة عليهم عداتها (وقعت لهم الامور الواقعة في القيمةالتي تكون لغيرهم عداة لم تقعبعد) فكشفوغطاء ذلك(حجاب٬ الطبيعة والدنيا) لاهل الدنيا حتى كانهم يرون مالايرى الناس و يسمعون مالايسمعون الى أن قال قدحفت بهم الملائكة ، وتنزلت عليهم السكينه ، في الكافي عن حضرت الرضا

وعن أبيه ايضا السكينة ربح تفوح من الجنة ، لها وجه كوجه الانسان أطيب ربحا مــن المسك، وماذ كرمن كشف غطاء الدنياهوشأن الانبياء ومالاجله ارسالهم في الخطبة١٨٨ وهوالذي اسكن الدنيا خلقه وبعث الى الجن و الانس رسله ليكشفواعن غطائها ، يظهر من أمثال هذه العبارة كون نائب الرسول وخليفته والفائم مقامه ، لابدأن يرى الجن ويتصرف فيهم ويكلمهم ، بل هوالرسول وان لم يكن مشرعا . وفي اول سورة ابر اهيم،«كتاب انزلنا اليك لتخرج الناس من الظلمات الى النور ، وبعدايات كما ارسلنا موسى بآياتنا أن اخرج قومك من الظلمات الى النوروذكرهم بايام الله التي هي يوم الموت وظهور الحجةو القيمة، والتذكر لا يحصل الابالمشاهدة والرجوع الى مانزل منه، وبين هذا النور بانه نور الايمان الذي به يشاهدالقلبالرب وتوهممن لابصيرة لهان النور فس بالايمان الذي هوالا قرار بالشهادتين، والولاية مع الاعتقاد وذهل عن انالتفسير بالاخفىلايصح ولا أعرف منالنوروعن ان كر النور في تفسير نفسه يوجب الدوروان تقييد الايمان بكون لبيان الالف واللام العوض عن المضاف اليه ، على أن تفسير النور في «الله ولي الذين آمنو ايخر جهم من الظلمات الي النور» بهذا الايمان الصوري ، يوجب تحصيل الحاصل ، فان الظلمة عدم التور عمامن شأنه أن يتنور وهوقلب الانسان من جهة تعينه ، بلالنور ظهور الوجود الذي هووجِهالله والظلمة هي الماهية والتعين، فمن حصل منه هذا الشان وأخرج الناس من عالم الاجسام الى الارواح ، عرف انه خليفة الرسول اوالامام وقائم مقامه ، فان الخليفة لابدأن يتصف بصفات من هو خليفة لهوالواسطة لابدان توصل الى من هي واسطة له ويوجب معرفته بعدان دخل في بيتهومنز لته بلصارولداً حقيقياله وعترة كماقال رسوال أول): اني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتيأهل بيتي والسلمان مناأهل البيت لكمال مصاحبته ومتابعته وعثقه لهحتي صار بمنزلة نفسه ووصل الى كمال الفرق بعد الجمع بواسطة فناء الكثرة والمخلقيةوالتعين والحدوث وبقاء الوحدة والحقية والاثبات والظهور فحقيقة الولاية والمحبة التي هي بمنز لة الحبة في شجرة وجودالتابعالكاملالاستعداد ظهرفيالدور الاخر بتربية صاحبالولاية العظمي

وهوا لطبيب الدوارالذي وردشتونه في خطبة ١٠٧ واهل القرآن الذي لايفترقمنه حتى في الظهوربين الناس بحيث يمكن الرجوع اليه ومشاهدته لكل من اراد والاستفاضة منهوان لم تدخله العامة في دارهم وبيوتهم ولايكونون طالينله وساير او صافه المبينة فيخطبة ١٤٧ وفيي تفسيران اولي الناس بابراهيم القمي و العياشي عن عمربن يزيد عن حضرة الصادق قال انتم والله من آل محمد فقلت من انفسهم ، جعلت فداك قال فعم ، والله من انفسهم ثلاثاثم نظرالي ونظرت اليه فقال ياعمر ان الله يقول في كتابه ان اولى الناس بابر اهيم للذين اتبعوه وهذا النبي والمؤمنون وفي تفسير رباغفرلي ولوالدي ولمن دخل بيتي في الكافي والقمي عن الصادق الولاية من دخل في الولاية دخل في بيت الانبياءِ فان مقام النبي عبارة عنولايته التي هي استغراقه في نورالله واخذالعلم منه والنبوة ظهورها ومقام التعليم والتوجه الى تكميل المستعدين وانقطاعها اشارة الى كونها بالعرض و الولايةمن صفات الله التى لاانقطاع لها ولاانتهاء لها ومن لم يفهم افضلية الولاية من النبوة لم يمكنه فهم افضلية الأئمة بل خواص شيعتهم منساير الانبياءوحصول النبوة والرسالة في السفر الثالثوالرابع ليس لافضليتهمامن الولاية التي تكونفي السفر الثاني لكون هذين السفرين نزولية ظهورية ومن كمالات الثاني لابعدانقضائه وانقطاعه قال النبي (س)انا سيد ولدادم ولافخر وانا أول من ينشق عنه الارض ولافخر وانا افصح العرب والعجم ولافخرقيل فبم فخرك يارسولالله قال كفاني فخراان اكون له عبدافان العبدهو الولى كمايدل عليه مافي الكافي عن الصادق٤ ان الله تبارك وتعالى اتخذ ابر اهيم،بداقبل ان يتخذه نبيا واتخذه نبيا قبل ان يتخذه رسولاً واتخده رسولا قبل ان يتخذه خليلاوان الله اتخذه خليلا فبل ان يجعله اماما فلما جمع له الاشياء قال انهجاعلك للناس الماماقال فمن عظمتها في عين ابر الهيم كالومن ذريي قال لاينال عهدىالظالمين قال لايكونالسفيه امام التقى ويظهرمن هدهالاية انالذين تزعمهم العامة خلفاء للرسولومراجع للناس وائمة لايمكن نيلهم لذلك المقامووصولهم الى تلك المرتبة لصدق لاينال عهدى الظالمين عليهم في حال كفرهم وشركهم وعبادتهم الاصنام فإن الشرك

لظلم عظيم و لهذا كانوا في تلك الحال ظلمة وكان عدم النيل في الاستقبال لعهدالولاية والامامة صادقا عليهم ومدح العرفاء لهم تقية لحفظ هلاكة العموم قلبا لانكار اهلاالولاية راجع الى الفعل الالهي ومظهريتهم للاسماءالقهرية واظهارهم المنتقمية الالهية لابالنسبةالي انفسهم وبالنسبة الى اسماء الجمال والهادى كما صرح حضرة المولوى بان عمروانكان عابد اللصنم ههنا ومن حيثنفسهولكن كان الاسم الالهي الذي هو مظهره مومنا وحاكيا عن الحق ومظهر الكماله كمان المنى الذي هوجيفة نتنة وكل خبيث وكافريكون كذلك (١) ولحفظ الناس عنالهلاكة بسببانكارهم وانكار كلماتهم وللتكلم بقدر عقول اكثرالناس ولسانهم يظهرون التسنن ولكن على وجه يكون الكلام حقا بحسب الحقيقة وفهم اهل البصيرة كقصدالسنة المرتضويهمنالتسنن لامايتوهمون العامة من الاعتقاد بخلافةالخلفاء الذينجعلهمالناسخلفاء(٢)واولمندخلبكورافيالاسلاممنابيبكروالمعمرللقلوبمنعمر وغيرذلك منالر موزالتى لاتصدق حقيقة الاعلى حضرة امير المؤمنين ٤ فانه الفاروق الاعظم والصديق الاكبر لامايسمونه الناس بهذه الاسامي من قبيل تسمية الابكم بالناطق فانشان هذه الاكابراعظم منان يذكرون الاصطلاحات ويكون غرضهم بيان اللفظي والتسمية التى تكون مخالفة للحقيقة ولذلك كانوا لايظهرون ولاية الائمة الا لاخوانهم وتابعيهم ويجعلونها بحسب الظاهرسرا(٣) كحقيقتها التيهي السرالالهي الذي لايحتمله الاملكمقرب اونبىمرسل اومؤمنامتحن الفقلبه للايمان كماان مضمونالرويات التىفىباب منالكافى والبحاران الدعوة ليستفى الولايةوانماهيفي النبوة وفيهاانكلاتهدى مناحببت ولكنالله

لیك مؤمن بود نامش در الست پیش حق این نقش بدكه با منی گرچه گوید سنیم از جاهلی است اهل بینش چشم حس خویش بست ' از ذهاب و از ذهب وز مذهبت كل سر چاوز الاثنین شاع ۱ – بدعمر وا نام اینجابت پرست آنکه بد نزدیك ما نامش منی ۲ – هر کهدرحسمانداومتعزلیاست هر که بیرون شدزحس اوسنی است ۳ – در بیان این سه کم جنبان لبت ور بگومی با یکی گوی الوداع

يهدى من يشاء وفي باب الكتمان من الكافي عن البزنطي قال سالت اباالحسن عن مسألة فابى وامسك ثمقال لواعطيناكم كلما تريدون كان شرالكم واخذ برقبة صاحبهذا الامن ( ولذلك جعل الصادق٤ المنصور وغيره اوصياء لنفسه في وصيته وجعل ابنه خامسهم) قال ابوجعفر ولاية الله اسرها الى جبرئيل و اسرها جبرئيل الىمحمد واسرها محمد الى على واسرها على (ع) الى من شاء الله ثم انتم تذيعون ذلك من الذي امسك حرفا سمعه و لذلك جعل الاميرعلى مافي الكافي فيخطبة علامتهم التقية اللهم واني لاعلم ان العلم لايعرز يعني لايذهب ولا ينقطع مواده و انك لاتخلى ارضك من حجة على خلقك ظاهر ليس بالمطاع اوخائف مغمور كي لاتبطل حجتك ولايضل اوليائك بعدان هديتهم بل اين همو كمهم اولئك الاقلون عددا (في كلزمان انكان المراد منهم من وصل الى درجة المرسلين وفي جميع الازمان بالنسبة الىساير الناس انكان المراد منهو شاهد في كلزمان وها دفان لكل قوم هاد و انكانالهادىالحقيقي باطنالولىوقلبه وظاهرهالمنذرلاغيربوجه يستفادمن الخطاب بالنبي ومنقاممقامه انماانت منذر ولكل قوم هاد وسيتضحمن كلامه الآتي ان المراد من الخائف المغمورليس الولى الغائب بل الذي يتبعهم وينهج منهجهم ) والاعظمون عندالله جلذكره قد را المتبعون لقادة الدين الائمة الهادين، يتادبودن بآدابهم وينهجون منهجهم فعندذاك هجم بهم ـ العلم على حقيقة الايمان ، فتستجيب أرو احهم لقادة العلم ، ويستا نسون من حديثهم (بالسماع الشهودي الحضوري، لاحكايته، فانها مجاز الاعندأهل المجاز لا عند من سلك منهج العلم واخذالعلمهما أخذوهوله الدعوة الى الله لقوله تعالى، هذه سبيلي آدعو الى الله على بصيرة أناومن اتبعني)ما استوعرعلى غيره (حيث يستبعدون السير الهيم ، مع أن في الكافي وغيره ، وردت الروايتان ، أنه لا يعلم بمكان الحجة في زمان الغيبة الا خواص شيعته و اوليائه ، و في خطبه ٢٣١ والهجرة (الى ولى الامر) قائمة على حدها الاولماكانله فيأهل الارضحاجة اى أبدا) و يانسون بما استوحش منه المكذ بؤن و أباه المترفون ( الذين اث قلوا الى الإرض ورضوا بالحياتِ البدنيا عن الإخرة واخلة وا اليهَا ، ولم يكونو من اهل الاخــر.

بالخروج اليها) اولئك أتباع العلماء ، صحبوا أهل الدنيا بطاعةالله ولاوليائه و دانوا بالتقية على دينهم والخوف من عدوهم، وأر واحهم معلقة بالمحل الاعلى ، فعلمائهم خرس، صمت، في دولة الباطل، ينتظرون دولة الحق وسيحق الباطل ويمحق الباطل هاه طوبي لهم على صبرهم، على دينهم في حلل ظهور دولتهم وسيجمعنا الله وأياهم في جنات عدن ومن صلح من أبائهم و ازواجهم و ذرياتهم ، اعلم أن الارواح فيأمثال هذم الروايات، لاتكون مقابلة للابدان ، حقيقياً ، فان الحيوان الذي اخذ من حقيقة البدن لابشوط عين الناطق المأ خوذ كذلك من الزوح كذلك وكذا النامي والجسم والجوهو المأخوذ من المادة بجسب المصداق والحقيقة لصحة الحمل الذي ، لا يصح الا بالوحدة ولا يكون لاحدهما بدون الاخرشي من التأيش فضلا عن السيركما يستقادمن قول أسير المؤمنين؟ مالكماراكم أرواحاً بلا أشباحو اشباحاً بلاأرواح وانفكاك الخارجي ، لايمكن للجنس من الفصل ، الابمعني صدقه بدونه ، لااتفكاكه وجوداً وصيرورته متحداً بفصل آخر مقابل لذلك الفصل السابق، لعدمالقوام له بدون الفصل ، وصدق مفهوم المادة والجنس وبقائها لشدة الأبهام ومن قبيل مايقال بأن الا فغلل والاؤصاف المشتقة. مشتقتمن المصدر، لوصنع الواضع ايا ها بملاخطة مافئ المصدر من الحروف لاالا شتقلق من مصدر موجود واخراج شي منه حقيقتا، ضرورة كون كلمنها مستقلا في التصورو التلفظ والكتابة ولذا صرح في الاخبار وكلملت الامير بانتقال البدن بالموت من الدنياكاخر جو اقلوبكم من الدنيا ، من قبل أن تخرج أبدانكم منها ، بل لامعني للانتقال من الدنيا ، الذي أورد الصدوق في اعتقاداته حديثاً نبويا بأن الموت هوالانتقال من نشأة الى نشأة اخرى على ما توهم بعضهم من تجرد النفس وانتقالها وبقاء البدن في الدنيا لعدم كوّن النفس في الدنيا على زعمهم حيى تخرج منها فلاوجه لما استدل به في المجلد الثاني من الميزان، في الصفحه ١٧٧ لتجر دالنفس، بقوله: فانه تعم اجاب عن اشكالهم بتفرق الاجزاء واستهلاكهافي الارض، بعدالموت فلاتصلحللبعث، بأنملك الموت يتوفيهم ويضبطهم فلايدعهم فهم غير أبدانهم، حيث لم يفهمأن أخذجميع الاجزاء الذي يستفاد من التوفي والضبط، انمايفيدفي جواب الشبهة والاشكال اذاكان بالنسبة اليماتوهموا استهلاكها وضلالهافيها و عدم امتيازها عن سائر اجزائها ، بل على زعمه الابد ان يصرح بان البدن ليس له مدخلية في الشخص ، حتى تر تفع شبهتهم ، كيف وهذه الآية و لمثالها ، ناصة على أن الانتقال والاحياء في النشأة الاخرة لنفس الاجزاء البدنية كقوله تعاكيف يحي العظام و هي رميم قل يحييها الذي انشأها اول مرة والمراد من التبدل ، الذي و روفي بعض الآيات هوالتبدل الطولي بالبدن البرز خي والاخروي بلي قادرين على أن نبدل امثالكم ( ابدانكم) و نشأكم فيما لاتعلمون ای فی نشاة أخری ، كما صـرح حضرت الصادق بان جدی فی العرش و نظره الى موضع قبره لاهذه النشأة التي يتوهم من لاعلماله بالنشاة الاخرى ان حشر الموتى يكون فيها و لذلك يقع في شبهة الاكل و الماكول بل الانسان الحقيقي هو الذي انتقل من هذه النشأة بالموت الاختياري و صيارحيا بالحيوة القلبية الملكوتيه كمانقل صاحب المنظومة في تعريف الانسان زيادة المائت على الحيوان الناطق عن بعن اصحاب التحقيق بل انكانت مجردة لم يكن معنى لاخراج الفلب منالدنيا وصرح صدر المتالهين في سفرالنفس مرارا بان الانسانية في غالب الاشخاص انما تكون بالقوة و نفوسهم الفعلية هبي الخيالية الحيوانية لاالنفس الانسانية المجررة وكيف تنفك المارة الشخصية التي في مرتبة ذاتها قابلة للصورة التي صارت قوتها بها بالفعل عن تلك الصورة بعد صيرورتها تلك الصورة وهل هذا الا انفكاك الشيعن ذاتمو نفسه فان التعدر ينافئ فرض قابلية ذات المادة لتلك الصورة و صيرورتها هي و حمل الجنس على الفصل و يلزم كون الاتصاف بينهما بالعرض والمجاز الذي لايتحقق الافيما اذاكان الاتصاف بالذات لشيء بالذات والمحقيقة حتى يحصل بتبعه للمادة بالعرض والمجاز والوصف بحال المتعلق وظهر من ذلك إيضامافي السئوال والجواب الذين ذكر في الصفحة • ٢١ من المجلم الاول حيث استشكل في صير ورة الانسان مسخا وهوالرجوع من الكمال الم النقص ومن الانسانية الم الخنزيرية اوالقردية مثلا الم ان قال فانما هي صورة على صورة فهو انسان خنزير لاانسان بطلت انسانيته وحلت صورة الخنزيرية اوالقريدية محلها ولايخفي ان صيرورة شخص تحت نوعين مختلفين متقابلين وجمع صورة مع صورة

ممتازة منها استحالته في الفلسفة اظهر من امتناع الرجوع من الكمال الى النقص ولذاتسلم صيرورة البدن ضالافي الارض وراجعا الى النقصان في العبارة السابقة و لم تيفطن لسرقوله تع افحسبتم انما خلقناكم عبثا وانكم الينالاترجعون الاالى الله تصيرالامور حتى المادة والعجب إنه في هذا المقام جعل حقيقة الانسانية صورته البدنيه و لذلك تخيل انه انسان و في ذلك المقام جعلها مجردة خارجة عن البدن بالكلية مع أن الانسان الصورى ليس انسانا بالحقيقة بل هو قابل للانسانية كما انه قابل لأن يصير حيوانا سبعيا او بهيميابل شيطانا لغلبة قوة الغضب والشهودة اوالوهم و الصورة البدنيةليست الا ظهور كمال الباطن فانه يقتضي الظهور الاان يمنع عن ظهوره مانع موقتي كحرمة حضرة الرسول لمدة قليلة دنيوية ويرتفع في النشاة البرزخية وكذلك في احياء الاموات يظهرما بطن في كتاب النفس من البدن فانها بوحدتها كل القوى لايغادر صغيرة ولا كبيرة من الاجزاء الا احصيها و البدن ليس منقطعًا عن النفس والروح بل عضومنها كما صرح العطار وبين المولوى ان الانسان لاينقص منه شي بالموت اصلا وكذلك ساير الموجودات و سبب التصور بالصورة والظهور عين ماكان في الابتداء فالكمال للباطن بالنسبة الي الفعلية التي حصلت له من مظهرية واحد من الاسماء الالهية و الصورة ظل ظهوري يتغير مالم يكمل الباطن في جهة من الجهات واذا كمل ورفعت الموانع و انكان رفعها بالموت اوبغيره فالانسان الصورى انكان مقيماً في سجن االطبيعة و اعمى مـن الهوى و لم يعرف الله بروية آياته الملكوتية ولم يحصلله القلب بانقلابه الى الملكوت ليس بانسان حقيقة بل لكمون القلب في نفسه كمون الطير في بيضته يكون ذاقلب و انساناً بالقوة قال الصادق ٤ الناس كلهم بهائم الا قليل من المؤمنين فكيف يكون كلفردمن صورالانسان إكمل منجميع الحيوانات والله يقول ان شرالدواب عندالله السم البكم الذين لا يعقلون .

فى الفصل السادس من الباب التاسع من الاسفار و مما يجب ان يعلم ان الانسان هيهنامجموع النفس والبدن وهمامع اختلافهما فى المنزله موجودان بوجود واحد فكانهما شى واحد ذو طرفين ، احدهما متبدل دا ثرفان وهو كالفرع والاخر ثابت باق وهو كالاصل ،

وكلماكمك ألنفس في وجود ها صارا لبدن اصفي والطف، و صاراشد اتصالا بالنفس و صاراً لاتحاد بينهما اقوى و اشد حتى اذا وقع الوجود العقلي ، صاراشيئاً واحداً بلامغايرة وليس الامر كماظنهالجمهو ان النفس عند تبدل وجودها الدنيوي الى وجود ها الاخروي ينسلخ عن بدنهويصير كعريان يطرح ثوبه فظهران تعليق الروح والقلب لايمكن بالعرش والملا الاعلى وفي خدمة الائمة واتصالها بشمش الولايةوالروح الكلىالمنسوب الىتعله للتشريف كنسبة البيت والكعتبهاليه تعاعلىماوردفي الاخبار كلهاحتي وجدت نسبةالروح الى الله ، الابالسيراليها و مشاهدتها بالبص الصائر جديدا والتوجة اليها بالملازمة ولا تتوهم عدم كون هذه المشاهدات لصاحب القلب بالبص الجسماني فان المراد من مشاهدة البصر القلبي ليس الاالمشاهدة ببصرالبدن الذي انتقل الى النفس بانخلاع آثار البدنية وصيرورته محكومأ بحكم النفس وانتقالهما معأ الي القلب ومشاهدة الملكوت ببصرالبدن المتقلب فيه و المنقلب الى اهله و صيرروته حديداً كما ان في الموت الطبيعي نيتقل الكل الى عالم النفوس و انكانت للسالك بقية في هذا العالم بعد و عدم اعراضه بالكلية بحيث لايدبر شيئًا من ألامور المشاهدةمنه في هذا العالم او لايظهر لغير ولحصول كماله الجمعي واحاطة الملكوتبالملك ولذلك ورد الامرفي الايات والاخبار بالخروج من الدنياالي الاخرةوالمسابقةالي الجنة بل الي الله وليس الشخص الاشيئا واحداً والتحليل بالروح والجسدلا يكون الافي التعقل فان الحيوانهو الناطق وليس لاحدهما بدون الاخرشي من التاثير فضلاعن المسافرة نعماذا انتقلت جهة السافل الى العالي بالحشر وانتشرت بعدالكمال على سبيل التشان تكون للشخص مراتب بحيث لاينفك بعضها عن بعض على ان في بعضها تصريح بانتقال البدن كخطبة ٢١٠ قداحيي ( المؤمن )عقله وأمات نفسه حتى دق جليه ( بدنه و شهوته وطبيعته) ولطف غليظه (قلبه وغضبه) وبرق لهلامع كثير البرق (الروح|لكل|لناشي من نورالولاية الكلية والحجة الاالهية) فأبان لهالطريق (اللازم سلوكه) وسلك بهالسبيل (اذهبه ذلك النور في السبيل حتى وصل الى انتهائه اوقطع المؤمن بذلك النور السبيل) وتدافعته

الابواب (التي لابدمن الورود عليها والعبور منها و منازل النفس و مقامات القلب وانوار الائمة) الى باب السلامة ( الاخرة والجنة ، فان الدنيا دار بالبلاء محفوفة ولاتسلم نزالها والامان منها معدوم ، ودارمجاز والا خرة دار قرار كمافي خطبة ٢١٧) ودارالاقامة وثبتث رجلاه بطماً نية بدنه في قرار الامن والراحة (تصريح باخراج بدنه من الدنيا في القلب و الملكوت قبل الموات الطبيعي) بما استعمل قلبه (بالتوجه بالوجه الذي وقع الامر به في قو له تعالى واقيموا و جوهكم عند كلمسجدمن انوار الائمة والتفكر في تلك الايلت لذكرالله ، فان التفكرفي كل مقام مقدمة للمقام الذي فوقه وهوالمراد من تعليق القلب والروح بالمعرش والمحل الاعلى ضرورة عدم امكان تعليقهما الابالادراك والتوجه التام الموجب للانقطاع عن الاغيار) وأرضي ربه ( بصيرورتهم ضيا و دخوله في العباد الذين هم القراءِ الظاهرة الواقعة بن الناس وبين القرى المباركة التي هي الائمة وسيره فيها ودخوله في الغيب الحق وجنته) و فی خطبة ۲۴۲ و خذوامن اجساد کم فجودوابها علی انفسکم ولاتبخلو ابهاعنها فقدقال الله سجانهان نصرواللهينصركم ويثبت اقدامكم(عندمليك مقتدر بطمانينة بدنكم) وقال من ذا الذي يقرض الله (كل ما يتوهم أنه مالك له حتى ذاته كمافي قول ولده عليه السلام: تركت الخلق طرافيهواكا وايتمت العيال لكي اراكا) قرضاً حسنا ، (بحيث لا ببقي له و منه شييءِ ) فيضاعفه له ( بالوجود الموهوبي الذي يبقى ابدا بالحشر بعدالنشر) ولماجر كريم ويظهرمن توصيفه عليهالسلام لهم بانهم المتبعون لقادة الدين الائمه الهادين انهم غير الائمه لعدم اتحاد التابع والمتبوع ولايلزم ان يكون من نسلهم بحسب الجسم المحسوس عنداهل الدنيا وانكانوامن المحمدحقيقتأ لقوله تعا فمن تبعني فهوسمني كما اقسمحضرت الصادق ٤ في تفسير ان اولي الناس بابر اهيم للذين اتبعوه ومن عترته المسن باهل البيت الذين لايفارق واحدمنهم الكتاب حتى فيمقام الظاهر بين ظاهر الناس كما وقع في تفسير الامام بان في كل زمان يكون من هومثل السلمان يشفع لشيعة اهل زمانه وهذه الولاية الجزئية التي تكون للشيعة في زمن غيبة الامام بالمظهرية هي مراد المولوي حيث سبوري كون المتصف به من نسل

حضرت امير المومنين٤ اومن نسل عمر (١) ولعمرى نعمتالاشارة الى بطلان خلافة عمر وولايته ولوبفرض المحال فانهلوكان وليالماكان في ولاية نسله تعجباوغر ابةحتى يحتاج الى البيان معان المقابلة لاتصح بين الحقين بل بين الحق والباطل كما في قوله تع يخرج الحي من الميت و يخرج الميت من الحيي، وفي باب الاضطرار بالحجه من الكافي، عن ابي جعفر ٤ قال لقدخلق الله تعالى ليلبة القدر، اولماخلق الدنيا ولقدخلق فيها اول نبي بكون واول وصى بكون ولقد قضى ان في كل سنته ليلة يهيط فيها بتفسير الا مور الى مثلها من السنة المقبلة من جحدذلك فقد ردعلى الله علمه لانه لا يقوم الانبياء والرسل و المحدثون (الذين منهم الشيعة كماقالوا شيعتنا المحدث والجمع بالالف واللام يفيد العموم وفي رجال الكشي اغرفرا منازل شيعتنا بقدرما يحسنون من رواياتهم عنا ، فانالا نعدالفقيه منهم فقيها حتى يكون محدثًا ، قيل له يابن رسول الله او يكون المؤمن محدثًا قال بلي يكون مفهما و المفهم محدث ، فان الفقه ، هوالفهم بالقلب كما يفهم من قوله و جعلنا على قلوبهم اكنة ان يفقهوه وفي اذائهم وقرابل لااقل ان يصيرولدا روحانيا ، وان لم يكن حقيقيا لادراك عظمةالله بمشاهدة الروح الكلي بحيث لا يكون لغيره وقع و اثر في نظر المشاهد كما لايحصل اثرفتي العقل بعدحصول حقيقة من الحقايق فيهمن مشاهدة الافراد ، على مايستفاد من قوله تعالى لانتم اشد رهبة في صدورهم لانهم قوم لا يفقهون فانه سلب الفقه ، عمن تكون في قلبه عظمة لغيره بحيث تكون موجبتاً لرهبته منه بل الفقيه الحقيقي هوالعترة والولد الحقيقي الذي هو واسطة لايصال اليتيم المنقطع عنأبيه الحقيقي الذي هوالامام الى أبيه ولحفظه عن الشياطين، لكونه ثابتا في الثغور كما في الاخبار المتعددة التي أوردها الشهيد الثاني في المنية ، فلا يكون منقطعا بل مهاجر االي ولي الامر واخذامنه معالم الذين، كما وردفي تفسير فلولانفرمن كلورقةطائفه ليتفقهو افي الدين ولينذرو اقومهماذا جعلوا اليهم وفي خطبة ٢٣١

تا قیامت آزمایش دائم است خواهازنسلعمرخواهازعلیاست

۱ ــ پس بهردوری ولیی قائم است پس امام حی قائم آن ولی است

والهجرة(الى ولي الامر) قائمة على حدها الاول(كماكان في زمان الرسول) ماكان لله في اهل الارض حاجة اى مادام لهم الى الله حاجة ، أوليس له اليهم احتياج) الا أن يكون عليهم حجة بما يا يتهم في تلك اللية مع الحجة التي يا تيهم بها جبرئيل الى أن قال : انما تتزل الملائكة والروح في ليلة الفدر بالحكم الذي يحكم بــه بينالعباد و من الواضح أن هذا الغرض الذي هوالحكم بما أتى به الروحوالجبر ئيل ، بينالعباد ، لايتحقق الافيمن هوظاهر للعباد ففي زمان الغيبة بقية من الحجة الكلية الالهية و شخص ياخذالعلم و الحكم من الامام أوالروح والجبرئيل بل عن الله قان الاحوال السنية والعلوم الحقيقية و درجة الولاية و النبوة والرسالة والاخذمن مأخذ الانبياء وروية جبرئيل عياناً، وسماع الكلام منهصر يحأ مما يقع للا نبياء وللمحدثين من هده الامة و ما قطع الا النبوة التشريعية والوحى من وجه خاص اى بلاواسطة في الواقع أصلا فان مقام الرسول الختمي فوق المقامات و أحكامه فوق جميع الاحكام ، وليس بعده مقام و أحكام كل نبي ومن هوقائم في مقامه هي الأداب الموصلة الى مقام ذلك النبي و من يقوم مقامه ، وانهما ياً خذ الا ئمة و شيعتهم منه حقيقتاً وأما أخذ العلم من الله بالقرب التام المقتضى لعدم توقف أخذ صاحبه الوجود وكمالاته على غير الحق في نظر. و شهوره ومعرفة الله فلم ينقطع ولا ينقطع ابدأ لكون ذلك غرضاً من الخلقة ، بل في هذه الاهمه أتم و أشرف لكون الا ستعدادات صارت كاملة بارسال الانبياء وأحكا مهم حتى بلغت غاية الكمال ونزل: أكملت لكم دينكم ، فيكون أمته خير الامم وبهم تمت الدائره و قامت القيمة كماروى عن النبي وَالشِّفَائِةُ انلَّهُ عباداً ليسوا با نبياء يغبطهمالنبيون، فكيفلايبلغونالي مرتبة الانبياء واخذ العلم منالله وروحالقدسي ولا يعاينون الروح والملائكة، في الامالي، للشيخ الطوسي، عن الصادق؛ ان منالمن ينكت في قلبهوانمنالمن يوتيفي منامه وان منالمن يسمع الصوت مثل صوتالسلسلةفي التشت وانمنالمن يأتيه صورة اعظم من جبرئيل وميكائيل وفي حديث آخر وان منالمن يعاين معاينة ، بل اخبار متعددة في باب الروح التي يسددالله بهاالأئمة من الكافي مضمونها

هكذا : عن ابي بصير قال سمت ابا عبدالله ٤ قال ان الروح اعظم منجبرئيل و ميكائيل ، لم يكن مع احدممن مصنى غير محمد وهو مع الائمة يسددهم وعن اثبات ابن سالم فقال منذ انزل الله عزوجل ذلك الروح على محمد ما صعدالي السماء وانه لفينا فانكان في رواية عدم نزول الروح عليهم، فالمراد منها عدم الصعود حتى تحتاج الى النزول، و في الفصل الخامس من خطبه ٢٤٤ ولقدكان رسول الله عَلَمْ اللهُ عَلَمْ يَجَاور في كَلَسْنَة بَحْرَ افْأَرَاهُ وَلا يَرَاهُ غَيْرِي ولم يجمع بيت واحد يومئذ في الاسلام غير رسول الله وخديجة وأنانا لهما ، ارى نور الوحى و الرسالة وأشهريح النبوة ،قال رسولالله وَالعَرْفَائِرُ انك تسمع مااسمعوترى ماأرى، انظر كيف كان حال الانبياء كحضرة عيسى ويحيى ، ولاسيما رسولالله وحضرة امير المؤمنين كان لكل واحدمنهم معبداً خاصاً كالصوامع التي كانت لخواص النصاري، فالصومعةهي التي تسمتي في لسان الفرس بخانقاه ، فماحال بعض السفهاء حيث يزعم حدوثها في هذا الزمان وكونها بدعتاً لعدم تمز البدعة عن غيرها وعدم فهم ما حققه شيخنا المرتضى في بيانها في الرسائل قـال اميرالمؤمنين إليلا ليس العلم في السماء فينزل عليكم ولافي تخوم الارض فيخرج عليكم وانما العلم مجبول في قلوبكم ، تأدبو بآداب الروحانيين يظهر لكم وفي اواخرباب التاسع من الاسفارو اعلم ان هذه الدقيقه وأمثالهامن احكام الموجودات لايمكن الوصول اليها الابمكاشفات باطينة ومشاهدات سريه ومعاينات وجودية ولايكفي فيهاحفظالقواعد البحثية واحكام المفهومات الذاتية والعرضية وهذه المكاشفات والمشاهدات لاتحصلالا برياضات ومجاهدات في خلوات مع توحش شديد عنصحبة الخلق، والانقطاع عن اغراض الدنيا وشهواتها الباطلة وترفعاتها الوهمية والمانيها الكاذبة قال الشهيدالثاني فيمنية المريد: عليك في طريق المجاهدة بارباب القلوب فان لم تجدهم فعليك بالعز لة ونقل سائل العلماء وخالط الحلماء وجالس الكبراء

اقول اما الرهبانية الممنوعة فهي العزلة عن ارباب القلوب و اهل الله و الاخرة لاعن اهل الدنيا ، فان الاميرنقل عن العيسي بأن قال جالسوامن يذكر كمالله رؤيته ويزيد

في علمكم منطقه و يرغية في الاخرة عمله قان التوسط في كلأمر وملكة هوالمطلوب و التوسط في المجالسة يكون كذلك، قال في آخربيان فائدة كل تفسير ومنها ما يسلط على تأويل الحقائق دون تفسير الظاهر ،كتأويل عبدالرزاق القاشي تمينتقل بعدهالي العلوم الحقيقية والفنون الحقية فأنها لباب هذه العلوم و نتيجة كل معلوم و بها يصل الي درجة المقربين ويحصلعلى مقاصدا لواصلين ، اوصلناالله واياكمالي ذلك الجناب ، بل صرحفي اوائل الكتاببعدم كون العلوم الحقيقية في مادونه الفقهاء من ابواب الطهارة والبيوع وغيرها ولاتوجد الا عند اهل الحقيقة ، و في اول النسخة المطبوعة التي عندي رغب الحاج ميرزا محمدحسين الشيرازي الطلاب الي مطالعة هذالكتاب والتأدب بآدابه ، فاطلاق الولى على النبي بعدختم النبوة لاخذالولى العلوممن الله بعدأن ير ثها الحق من النبي ثم يلقيها الى الولى كماان الاولياءِ قبل بعثة نبيتاكانوا يسمون بالانبياءِ مع ان بعضهم لم يبلغوا الى مـرتبة معاينة الروح الا فيمقام طي الحواس وقبضها من الظاهر كما فيحال النوم ، فان الانبياء في حال نومهم يسيرون في الملكوت ويأخذون من العلوم مالا يأخذونه فيحال يفظتهم و يعاينون الملائكة فحالهم في النوم ايقظمن حال اليقظة كماقال عليه السلام تنام عيناي وقلبي يقظان وليس المراد منهماذ كرفئ تفسير الميزان فيصفحة ٧٣٣ انه لايغفل عن نفسه وهوفي النوم يعلم انه نائم وذلك اناشراف النفس على مقام ربهالا يدعها غافلة عمالها من طور الحياة الدنيوية فأن عدمالغفله عنالنفس وعن طور الحياة الدنيوية ليس كمالابل يحصل للكفار والمنافقين من تخيلات الدنيو يةمالا يقع لغير همومن المعلوم عدم امكان التخيل مع الغفلة عن النفس بلعدم الغفلة عن النفس فطرى النفوس ولا وقع لامور الدنيوية وحياتها في نظر الانبياء حتى لا يغفلو اعنها، بلكمالهم بالغفلةعنهافانكمال الاطلاق الواقع فينقطة الاعتدالالمحاذية للاتعين لايتقيد بصفة وقيد كمانفي الامير الصفات عن الحق فيظهر ون لاأدرىما يفعل بي ولابكم، كذلك في مقام البدن لاستغر اقحوا سهم في مشاهدة النور الالهي، فانا أخلصناهم بخالصة ذكر الدار اي منز لتهم عندالله ولاسيما شأن الفلب الذي ماجعل الله لرجل فيجوفه من قلبين وقلبهم متوجه بالكلية

الى الله وخالصمن غيره وخصوصاً بعد ركود الحواس وارتفاع الموانع فان الانبياء في تلك الحال يرون الايات الالهية الملكوتيه والملائكة ويسمعون الكلام منهم ويلقى اليهم الوحى والالهام وأعجب من ذلك أنه استشهد بكلام اميرالمؤمنين : الناس نيام اذا ماتوا انتبهوا، مع أنه يدل على أن المنتبهون يرون مايراه الاموات من الامور الغائبة عن الابصار، ومن المعلومأنالناس بعدالموت غافلون عنطورالحياة الدنيوية ،كيف و الانبياء قدخرجوامن الدنيا و أمروا با خراج القلوب منهأ فبل الموت ، ولكون حصول هذاالعلم من الباطن عبر عنه بالعلم الذي يحصل من القلب الى القلب و من الصدر الى الصدر كما وصف الامير العلماء لكميل، بهم يحفظ الله حجته و بيناته حتى يعدوها نظرائهم ويزر ــ عونهافي قلوب أشباههم هجم بهم العلم على حقائق الامور (كيفية تعينهافي علمالله) باشروا روحاليقين واستلانو اما استوعره المترفون (المسرفون خل) وانسو ابما استوحش منه الجاهلون وصحبوا الدنيا بأبدان أرواحها معلقة بالمحل الاعلى ، اولئك خلفاءِ الله في أرضه والدعاة الى دينه أه أه شوقا الى رؤيتهم ، في اخرخطبه ٢٢١ في صفه الزهاد :كانوا قوما من أهل الدنيا (في نظراهل الدنيالما يتقلو احيثُ يشاهدون صور ابدانهم) و ليسوامن اهلها (لخروجهم عنهاحقيقة ولاينافي مشاهدة صورهم في الدنيالاحاطة الملكوت على الملك بالاحاطة الحقيقية) فكانوا (بحسب الاحاطة والسريان)فيها كمن ليسمنها (كالملائكة والاشخاص المنتقلةمن الملك الى الملكوة بالموت الطبيعي فانهم ليسو الجزاءِ من الدنيا) عملو افيها (يعملون) بما يبصرون (في القلوب والملكوة) وبادروافيها ما يحذرون (من الموت والعقباة المخوفة التي لابد من الورود عليها كماقالالله: سابقواالي مغفرة وجنه عرضهاالسموات والارض فكماانالمغفره لابدان تحصل قبل الموة الطبيعي، فكذالك دخول الجنة ولذا ورد في دعاء يوم احدوعشرين من شهر رمضان اللهم ادخلني فيه (اي في هذا اليوم) في بحبوحة جناتك وفي خطبه ٢٣٢ و بادروالموتوغمراتهفانه منماتعلىفراشه وهوعلىمعرفةحق ربهوحق رسولهواهل بيتهمات شهيدا وفي خطبه ١٨٧ فحققوا نزوله (الموت) ولا تنتظروا قدومه. والمولوي المعنوي

في توصيفالائمة الاثنى عشر يصرح بان كل واحد منهم ولى الاولياءفان الولايةهي السلطنة. على النفوس وعلى غير النفوس وهو يقول سلطان سلاطيني حضرة امير المومنين على بن ــ ابيطالب بعده الحسن نجم السماوهكذابذكركل واحد منهم الي حضرة المهدى مع اوصافهم و مدايحهم ولم يشر اشارة ضعيفة الى كمال للخلفاء الثلث فضلاعن عدادهم من سلاطين الاولياءِ بل يستفاد عدم كونهم سلاطين الاولياءِ والا لم يكن الاميرسلطان السلاطين كلهم مع انه اشار الى بطلانهم بإنجعل الشيخ الذي هوالاول والقاضي الثاني والمحتسبالثاك كلهم خارجين من الدين لكونهم مبغضين لحضرة على وايضا قال انهم المقتدون الجاهلون بانتخابالجهلةانحصلت الجهالة والنقصمنهم في الدين انت يا امير المنين المقتدى الكامل الذى اكملت الذين وبين انه جعل بالمدينة العلم و شمس الحقيقة التي لا يحيى الجنين القلبي الابامره وتربيته(١) ولايمكن افاضة هذه الحياة التيجاءالرسوللمايحييكم منساير نجوم الاصحاب. قال الشيخ البهائي في شرح الاربعين هجم بهم العلم على حقايق الامور اطلعهم العلم اللدني علىحقايق الاشياءمعقولها ومحسوسهاو انكشف لهم حجبهاو استارهافعر فوهابعين اليقن علىماهي عليهفىنفس الامرفاطمئنت لهاقلوبهم واستراحت بهاارواحهم وهذههىالحكمةالتىمن اوتيها فقداوتي خيراً كثيراً اقولهذه الحكمةهي العلم الوراثتي الذي لايحصل الابالحكمة العملية التيهي تهذيب الظاهر بامتثان الاوامر والنواهي واتيان العبادات واجتناب المعاصي وتطهير الباطن عنالرزائلو تحليته بالفضائل بتزكية النفس المريضة بالجهل الذى هواصل الامراض وبالا فراط والتفريط في اركان العدالة والتبرئة لها بامرطبيب الهي عالم بامراض النفسية والقلبية ودوائها حتى يشاهد المعلومات ويفنى عن النفس بروية صدور الاشياء كلهاصادرة عن الحق متقومة بمراجعة اليه ويتخلق باخلاق الله ويتحدعقله العملي مع عقله النظري فان انتظام كل مقام بعلم وحال وعمل ونتيجة كلعمل حال وعلم والعلم الاول علم المعاملة الذي فائدته

چـون شماعی آفتاب حکم را این جنین تا آفتاش بر نتافت

<sup>(</sup>۱) چون تویابی ان مدینه علم را از دیگر انجم بجر نقشی نیافت

اصلاح العمل لاصلاح القلب وتصفيته وتطهيره حتى تنكشف التجليات الالهية فيه وتحصل معرفةالله لهفكمال كل عمل بتأثير وفي صفاء القلب وازالة ظلمته وكدورته وحجابه قال تعالى كماارسلنا اليكم رسولا يتلو عليكم اياته (فيمقام الشريعة) ويزكيكم (في مقام الطريقة ويعلم من النسبة اليه وَالْهُوسَارُ ثَانياان التركية لايمكن للشخص بنفسه من مطالعة كتاب او استماع اقوال بمجرد التلاوة والقول كمايكفي للعمل في الامور المحسوسة و أن العلم الحقيقي لايحصل الابعدالتزكية والموت الاختياريو التقلب في الملكوت بتعليم المعلم لابمجرد هذه الامور) ويعلمكم الكتاب والحكمة( فيمقام الحقيقة) ويعلمكم مالم تكونوا تعلمون ( في مقام المعرفة و البقاء بعد الفناء ) قال إمير المومنين نقلاعن عيسي لن يلج ملكوت السموات والارض من لم يولد مرتين و في خطبة رحم الله امرء اسمع حكما (حكمة عملية او علمية) فوعي (ففهمها وحفظها بتعلمه و تعليمه ) ودعي الى رشاد ( مافيه هدايته الى كماله وسعادته ) فدنا (فاجاب الداعي) واخذنا حجرة ها دفنجي (كمن يريد سلوك مسلك مظلم لم يسلكه بعد فياخذ بحجرة من سلكه مرارا و عرفه) وفي كتب شيخنا البهائي مدايح للصوفيه وكلماتهم ولاسيماكشكوله وفيه تعريف للتصوف نذكره في اخر المقدمة فتبالمن يزعم ان التصوف كفراو بدعة وان العلامة و ابن ميثم و سبط الشهيد الثاني و امثالهم نسبوا انتشار الكفر او البدعة الى الائمة حيث نسبواعلم التصوف اليهم وكونهم معلمين له او يرد الاخبار التي اوردوها في مدحه كصاحب المجلى واستاده ابن فهدالحلي والشهيد الاول الذي هواستادين فهدالحلي وله قصيدة في مدحالتصوف واهله ننقلهافي اخر المقدمة و قال فيوقف الدروس الصوفيةهم المشتغلون بالعبادة المعرضون عن الدنيا وللمجلسي الاول ايضاكتبفي تحقيق التصوف وانه حقيقة التشيع كتشويق السالكين ومستندالسالكين ويظهرمن شرحه لمنلايحضره الفقيه وتجليله لهم فيه ونقل صاحب نحم الثاقب في القضية الرابعة بعدالستين ما يستفادمنه انه كان طالباللتصوف وكان يتكلم مع الشيخ غالبا فىذلك ويصاحبه لذلك والشيخ البهائىكان مايلاالى التصوف وللمجلسي الثاني ايضا

رسالة يمدح فيها الصوفية الخاصة ويقول المذموم منكان صوفيامن العامة ومراده من يسمى نفسه صوفياويزعمه الصوفيمن لابصيرةله والافحقيقة التصوف لاتحصل الابمعرفة والائمة ونقل عبارة هذه الرسالة التي كتبها المجلسيفي اجوبة اسئلة ملاخليل في باب تاثيرعدد الاربعين من اواخرنجم الثاقب و نسب التصوف الى ابيه اخذا من الشيخ البهائي بلنسب نفسه اليه ووصفهم في اول زاد المعاد بالصفوة و جعلها علامة لهم ونقل الشيخ عمادالـ دين محمدبن ابي القاسم الطبري الذي هومن مشايخ الا جازات كابن فهدالحلي في كتاب بشارة المصطفى لشيعة المرتضى روايات من حضرة الرسول في مدحه كقوله بَالنُّهُ اللَّهُ لاتطعنوا على اهل التصوف والخرق فان اخلاقهم اخلاق الانبياء وقوله وَاللَّهُ عَلَيْكُ منسره ان يجلس مع الله فليجلس معاهل التصوف وقوله تالهناؤ راغبوافي دعاء اهل التصوف والجوع والعطش وفي الغوالي اللئالي عنحضرة اميرالمومنينالتصوف على اربعة احرف تاء وصاد وواووفاء فالتاء ترك وتوبة وتقيموالصاد صبروصدق وصفاء والواو ود و ورد ووفاوالفاء فردوفقر وفناوالشيخ مقداد بن عبدالله السيوري في شرحه الكبير لباب الحادي عشرنقل ان الصوفي من لبس الصوف على الصفا وترك الدنيا خلف قفا ويستوى عنده الذهب والحجر والمد وذكرسبط الشهيد الثاني في كتابه الاثني عشرية مـدايح كثيرة للتصوف و من يزعم أن هولاءِ الاكابرلم بكونواشيعة فهواحمق لابصيرةلهولاضياء حجة كيف واظهار الاسلام والتشيع و ترويجهما حصلمنهم تارة بالبرهان والخطابة والمجادلة بالتيهي احسن كمناظرات ابنجمهور لحساوي مع فاضل الهروي في ثلثةمجالس وجعلها رسالة لاستفاءة العموم وبضربالسيف تارة اخرى كبعث حضرة الشيخ صفى الدين الاردبيلي ولده اسمعيل للمقاتلة والضرب بالسيف والاكراه لصيرورة الناسشيعة وحصول الايمان الحقيقي بمصاحبتهم ومتابعتهم بحيث تحصل المشاهدة والإنوار و التصرفات الخارقة للعادات الموجبة لاذعان النفوس وتطهير القلوب وكان التشيع مخفيا لديهم ومنقولامن القلب الى القلب الى انحان حين اظهاره واى بليديزعم انحضرة الشيخ صفى الدين خالف مشائخه واوجب قتل موافقيهم بالسيف اواىعاقل يزعمان

هولاء الاكابر معتص يحهم بانحضرة اميرالمو منين افضل حتى اجابواعن السئول بانه إن كان افضل فكيفكان رابعا من الخلفاء بعدم المنافاة كما ان رسول الخاتم كان افضل الانبياء و خاتمهم و انهم لم يدركوا ان المولى عليه والمستخلف عليه لايمكن ان يكون افضل من الولى والخليفة و حضرة الخاتم لم يكن في زمان انبياءِ السلف ظاهرا ولكن حضرة امير المومنينكان في زمن الخلفاءِ بحسب الظاهر ايضابل في موضع اخرصبر حوابان من كان خلقه احسنوعلمه اكمل هواولي بالولاية وانكان صورة من نسلعمر فهوبالحقيقة من نسلحض ةعلى فمن تبعني فهومني وقالوا انك في عالم الظلمة والدنيارايت امير المومنين عليااي ماراتنورانيته فياعلىالملكوتوالجبروت ولذلكاخترت غيره عليه وقالالمولوي المعنوى في طريق المجاهدة بانك ان شئت اخذطريق الرجال فاقلع عروق التعلقات و الطبيعة وغطائها عن عين بصيرتك كقلع حضرت اميرالمؤمنين باب خيبراوخذطريق مقابله الذي هوالفرارمن الجهاد الذي هوداب النساءكالاول و الثاني والثالث حيث لمينقل حتى من العامه انهم قتلو ارجلامن الرجال والابطال في حرب من الحروب (١) واشار أيضا ان الولى وصاحب القلب يسع قلبه العالم الكبيرسبع ماة امثاله ويضل فيه و يستهلك ولايسع قلب ابي بكر ولا من يسمى بهذا الاسم للسبزوار الذي هو قرية صغيرة من القرى (٢) فكيف يقول بخلافته وولايته إيهاالغبيوبين في المجلدالسادسشان الولاية وانه الاخراجمن الدنيا التيهي كالصندوق الذي كان محبسافي القصة ومن خرجمنه كان مسرور الاغيره وقطع تعلقات

کی کند در غیر حق یکدم نظر برگزیده باشداو را ذوالجلال شمه ای گفتم زاصحاب وصال اندر او آید شود یاوه نهان سبزوار اندر ابوبکری مجو توعلی وار این در خیبر بکن هین طریق دیگرانرا بر گزین

۱ ـ هر که اندرشش جهت دار دمقر چونکه اوحق را بود در کل حال هیچ بی اوحق بکس ندهد نوال دل که هفتصد چون هفت آسمان این چنین دلریز مها را دل مگو ۲ ـ یا تبر بردار مردانه بسزن ورنه چون صدیق وفاروق مهین

السالك الذي لا يحصل الامن الولى ولذلك قال الرسول: من كنت مولاه فهذا على مولاه فحينتذايها المؤمنون صيروامسرورين لنصب الولَّي للاخراج من الدنياو الظلمات الى النور(١) ومن حمل المولى على مطلق المحبة التي بين المؤمنين بعضهم لبعض لم يشعر بما قدمه من المقدمات ومارتب عليه من النتائج والسرور ولم يحصلله التطبيق على المثل وغفل عـن ان العطف يفيدالمغايرة لاالاتحاد مع ان حقيقة المحبة عندهم حقيقة الولاية والعشق الذي هوا على من ان يحصى وصفه وتصل الاقوال الى بيانه و توصيفه لانه وصف الهي غير محدود بحد لاماتزعمه النفس من المحبة النفسانية لعدم الوصول الى المحبة الالهية حتى قال بان اباحنيفة والشافعي لم يصلاالي العشق وليسامن اهله ومدرسه (٢) فلم ياخذ العشق الذي هو مذهبه منهما حتى يكون شافعيا او حنفيانعم اخذ هووالعطاروامثالهما علومهم والاسرارمن الائمة كما صرحوا بذلك وطعن على العامة ولاسيما الذين اجتعموا على باب بيت امر المومنين بانهم كانوا عالمين برتبته وتعينه الخلاقه والولاية والالذهبوا الي باب بيت شخص اخرمن الاصحاب

> از هوس او را درآن صندوق دان ۱\_ آنسری که نیست فوق آسمان خلق را از بند صندوق فسون که بداند کو بصندوق اندر است زين سبب كه علم ضاله مؤمن است جــز بسلطان وبــوحــي آسمان فرجه صندوق نو نهو منکو است هاتفان و غیبیانت میخبرند بند هـ ر چـه گشتهٔ از نيك و بـ د کے شوی ایجان زغم دلشاد تــو گفت هركس را منم مولا ودوست بند رقیت ز پایت بدر کند ای گسروه میؤمنان شادی کنید

ای خدا بگمار قومی رحم مند که خردجز انبیاه ومرسلون آنجهانراديده باشدپيش ازآن عارفضاله خوداست وموقناست گر ز صندوقی بصندوقی رود ور نیابد کو بصندوق اندراست این یقین میدان اسیر و بندهٔ هر یکی بر تو صندوقیست سد زيـن سبب پيغمبر بـا اجتهاد ابن عم من على مولاى اوست چون بآزادی نبوت هادی است همچوسرو وسوسن آزادي كنيد

شافعي درسي نكرد

بوحنيفه

تاز صندوق بدن ما را خرند ازهزاران كسيكيخوشمنظراست تابدان ضداین ضدش گردد عیان كفت منفذ نيست ازكردونتان او سمائی نیست صندوقی بود هر زمان صندوقی، ای نایسند زانکه در صندوق غمها ماندهٔ تا نگردی ز اینهمه آزاد تو نـام خـود و آن على مولا نهاد كيست مولا آنكه آزادت كند مؤمنانرا زانبیا آزادی است ۲ ـ [نطرف كه عشق ميافز و ددرد

وله في ديوان الشمس تصريحات بكون نور حضرة على مشتقا من نورالله واثبت له الاوصاف التي لايقول بها الاالشيعة واثبت غالبها للائمة كلهممرارا متعددة منها قصيدة الله (بنحو النداء اولله دره وما شاء الله للعظمة او مظهره التام واسمه الاعظم الذي ليس فيه غير جهة الربوبية ولا تتوهم العكس) مولانا على وصرح بعقد العهد بالحيدر و نقض عهد عمرو بكون على وصيا (١) و قال شيخنا البهائي اني لا اقول انه النبي و لكن اقول انه ذو كتاب يعني في درجة الرسول والمؤمنين الذين امتحن الله قلوبهم للايمان

۱ - مالك انماعلی منشی قل كفی علی شاه ولایتست او جام شهادتست او نكته ها و هو علی خازن ولاهوعلی نورعلیست بیكران لطف علیست جاودان التجای ما بشاه او لیا ست ای كه داری دیده روشن ببین ر هنمای او لیسن و آخریسن قل تعالوا از حقش آمد خطاب

(تاحضرت حجت را توصیف مینماید)

شاه سلطانان عالم چون علیست مصطفی را غیر او همدم نبود آنکه در قرآن سراسر مدح او مصطفی و مرتضی هر دو یکیست اهل بیتش جملگی خود بر حق اند شاه همه انبیا شمع همه اصفیا

(همچنین تا حضرت حجت) نیست، خالی صفات حق از ذات

عالمسرها على زانكه عليست با وفا عينهدايتست او مونس جان انبيا... درهمه شي هو على زانكه عليست ازخدا سر عليست بيگمان گفتخدا بمصطفى آنكه نورش مشتق از نور خداست جسم وجانش جسم وجان مصطفى است آنكه دائم با خداى كبرياست وز رسول الله على با بها ست

یادگار مصطفی با صفاست در حقیقت راز دار مصطفی است هست خاصه زینتش درهل اتی است با نگوئی تو زیکدیگر جداست بچشمه نورش علی مرتضی است تاج سر اولیاء، شاه سلام علیك

هست ممسوس او بذات خـــدا بقیه پاورقی در صفحه بعد قال محيى الدين في مقدمة الفتوحات واماالتصريح بعقيدة الخلاصة فما افردتها على التعيين لما فيها من الغموض لكن جنّت بها مبددة في ابوابهذا الكتاب مستوفاة مبينه لكنها كما ذكرنا متفرقة فمن رزقه الله الفهم يعرف امرها و يميزها من غيرها فانها العلم الحقو القول الصدق وليسوراء هامرمي ويستوى فيها البصير والاعمى تلحق الا باعد بالاداني و تلحم الاسافل بالاعالى وقال في الباب السادس

قال تعالى مثل نوره كمشكوة فيها مصاح فشبه نوره بالمصباح فلم يكن اقرب اليه قبولا في ذلك الهباء الاحقيقة محمد وَ الشّيَا المسماة بالعقل فكان مبتدا العالم باسره و اول ظاهر في الوجود فكان وجوده من ذلك النور الالهي و من الهباء و من الحقيقة الكلية و في الهباء وجد عينه وعين العالم من تجليه واقرب الناس اليه على بن ابيطالب رضي الله عنه امام العالم وسر الانبياء اجمعين وقال في المسئلة الرابعة من الباب الثامن والاربعون فالخليفة لابد ان يظهر فيما استخلف عليه بصورة مستخلفه والا فليس بخليفة له فاعطاء الامر والنهي وسما الخليفة وجعل البيعة له بالسمع و الطاعة في المنشط والمكره والعسر واليس ...

فمن امر ونهى وعاقب وعفاو امرالله تعالى بطاعته وجمعت:له هذه الصفات فهو خليفة و من بلغ امرالله ونهيه ولم يكن له من نفسه اذن منالله تعالى ان يامر وينهى

که زحق او بحق شده پیدا در شب قرب در مقام دنی به علی جز علی نبود آنجا کرد تحقیق سر ما اوحی که علی هست رهنمای شما کو امیر است و هادی و مولا پیمان بحیدربسته ام من عهد عمر بشکنم تا نقش زمین بود و زمان بود علی بود

اوست آن گنج مخفی لاهوت سر او دید سید کسونین از علی می شنید نطق علی علم جاوید شد برش روشن گفت با امتان ز راه یقین صادقان جمله رو بدو دادند امروز سرمست آمدم نور محمد یافتم تاصورت پیوند جهان بود علی بود

شاهي که وصی بود ولي بود علي بود ...

(ليس له امر ونهى بحيث يصدق عليه واطيعوا الرسول)فهو رسول يبلغ رسالات ربه ... منيطع الرسول (الذي استخلفه) فقد اطاع الله وفي الباب التاسع والعشرون اي وسخ و قدر اقدر من الذنوب و اوسخ فطهر الله سبحانه نبيه والمعنى (لان الله وقلبه ذنب بالنسبة الينا ولو وقع منه والله الله الله الله الله المعنى (لان الله وقلبه اجراه على ظاهره لغرض صحيح ومصلحة) لان الذم لا يلتحق به على ذلك ولامنا فلوكان حكمه حكم الذنب يصحبه ما يصحبه الذنب من المذمة ولم يصدق ليذهب عنكم الرجس اهل البيت ويطهير كم تطهير افدخل الشرفاء اولاد فاطمة كلهم رضي الله عنهم و من هو من اهل البيت مثل سلمان الفارسي رضي الله عنه الي يوم القيمة في حكم هذه الاية من الغفران فهم المطهر ون اختصاصا من الله وعناية بهم لشرف محمد الميت وعناية الله به... وموالي اهل البيت .

وقال في الباب الباب الخامس والاربعون فالوارث الكامل من الاولياء منا(الذي هو اقرب الى الله ورسوله كما استفادمن ثم اورثنا الكتاب (العلمالالهي وفهم القرآن للذين اصطفينا من عبادناوصرح به لاجل التعبير بالارث) من انقطع الى الله بشريعة رسول الله والمنتخذة الى ان فتح الله له في قلبه وفهمما انزل الله غروجل على نبيه ورسوله محمد والهوا المرابع بتجلالهي فيباطنه ورزقهالله الفهمفي كتابه تعم وجعله من المحديثن قي هذه الامةفقامله هذامقام الملك الذي جاءالي الرسول وَالسُّكَةِ فرده الله الخلق يرشدهم الى صلاح قلوبهم معالشويفرقبين الخواط ويبين مقاصدالش عباعلاممن الله و في الباب الرابع عشر وطائفة اخرى من علماء هذه الامة يحفظون عليها احوال الرسول واسرار عاومه كعلى وابن عباس و سلمان (علم الاحوال لاسبيل اليها الابالذوق والموهبته) و من المعلوم ان السلاسل التي تنسب الى امثاله ممن لم يكن في زمان الائمه تكون من الفروع التي انشعبها ، المريدون من عنداانفسهم ضرورة عدم كون اساتيد هممن تلك السلاسل المسميات باسامي هؤلاء وحكم المولوي المعنوي بكون تعيين الناس من تقدم على حضرةامير المومنين من سوء القضأ واشار بذكر الولاية المهودة بين العرفاء بعدالتهليل يعني ياعلى(١)(پاورقى درصفحه ٦٤)

وصرح المولوي بان قلبه يكون مسجداً يعنى اذن الله ان يرفعويذ كرفيه اسمه ويقام عنده الوجه وانه الاسم الذي به يتوجه الى الله ولايحصل العبادة الحقيقية الابايقاعه على المسمى(١) كيف و هؤلاء ربوا المستعدين و افاضوا عليهم علومهم و اودعوا اسرارهم و عقايدهم عندهم والاعتماداليهم احقواولي والثقة بهم اشدوا على من رواة الاخبارحيث انتظمت سلسلتهم من المصطفين الاخيار وسوء ظن من لايعرفهم لعدم البصيرة له لايضر فان قول المثبت مقدم على قول النافي وعدم الوجدان لايدل على عدم الوجود كمن اعتر ضعلي امثال امير نورالله حيث اثبت في مجالس المؤمنين بالدلائل القوية التي ثبتت عنده وعلمها بالاتصال بهم والسيد حيدرالاملي صاحب تفسير بحر الابحار حيث صنف كتابا مشتملا على سبعين الف بيت في ان من لا يكون صوفيا من الشيعة لا يكون شيعة حقيقة ومن لا يكون شيعة من الصوفية ليس بصوفي حقيقي بل كان نفيه و اعتراضه للتراس و الاغراض الباطلة الدنيوية كما ان بعض الاخبار العادرة عن الائمة انكان في مذمة العوفيةكان المراه منه المتسمين بهذا الاسم الذين لايليق لهم هذه المتسمية لفساه اعمالهم واخلاقهم واحوالهم واغراضهم وعدم مشابهتها لاعمال المصطفين الاخيار واحوالهم واتعراضهمان لم نقل بالاختصاص بالمعهود ين منهم فقط بل صرحت في بعضها بكون الاعمال التي يفعلها الصوفي الحقيقي من الصمت و الجوع والسهر والعزلة ودوام الـذكر مستحسنة فان الصوفية جمع الصوفي ولم تكن للشيعة في ذلك الزمان جماعة ولاسيما لاهل السير والولاية الحقيقية منهم ولكن غالب الاخبار التبي ينقللونها المنكرين للاولياء يكون من موضوعات امثال ملا معن الاردستاني كالفصل الذي الحق بحديقة الشيعة لمخالفتها للإخبار المعتبرة التي نقلها الصالحون بل المصطفون الأخيار التيمضت عدة منها ولما شاهدوه وعاينوه من معرفة اكابير الصوفيه بمعرفة الله ونوره

گرهمی دانندکاندر خانه کیست در جفای اهل دل جد میکنید نیست مسجد جزدرون سروران  اردراین خانه گستاخی زچیست ابلهان تعظیم مسجد میکنند
 آنمجازاستاین حقیقت ایخران

وشهادته ومن عنده علم الكتابحتي ان الشيخ احمد الاردبيلي له كتاب بالتركية يشهد باعتقاده بالمجاهدة والمكاشفة ووحدة الوجود على ان هذاالفصل غيرمرتبط بالغرض الموضوع له الكتاب من اثبات خلافة اميرالمؤمنين بلا واسطة بل في روضات المجنات انكار المجلسي لكون اصل الكتاب من الشيخ احمد مع ان في زمانه لم تكن لاحد الجرثةعلى ردالتصوف وانكاره ولاسيما بتصنيف الكتاب في بلدالسلطان المروج للتصوف بحيث يصلب المخالف المنكر او يخرجه من نواحي مملكته ويشهد لوضع غالب تلك الاخبار حتى لمن لابصيرة له المذمة فيها الاعمال التي وردت الاخبار المقبولة عندالكل بكونها حسنة كحلق الذكر التي وردت اخبار متعددة في الوسائل و غيره فيمدحها بمضمون من اراد ان يرتع في مراتع الجنَّة فليدخل في حلق الذكر و قال النبي (ص) لابي الدرداء جلوسك ساعة عند حلقة يذكرونالله خير من عبادة الف سنة فان وردت مذمة عن الصوفي الحقيقي العالم بالعلم الحقيقي الذي كان الائمة بالاتصال بالروح الكلي فهي من باب التقية كما وردت اخبار في مدمة زرارة وغيره من خواص الشيعة ولم يعمل بهذه الاخبار احد من العلماء حيث لميفتوا بالحرمة بل ولاالكراهة بالتسمى بالصوفي مع ورودالذممن الفقيه والمتكلمايضا كرواية ابن اسباط التي وردت فيه الأمر بمخالفة فقيه البلد في التهذيب ورواية جميل بندراج قال سمعت ابا عبدالله يقول متكلموا هذه العصابة من شرمن هم منهموفي الفصل التاسع من كشفالمحجة قال بن طاوس المراد من هذه العصابة الشيعة ومما يوضح مجعولية البعض المذمة فيه عن الفلسفة التي هي العلم الحاصل من الاستدلال والتصوف الذي عبارة عن المعرفة الحاصلة من المجاهدة والكشف فلم يبق الا الجهالة و تعطيل القوة المدركة والعاقل لاينازعفي التسمية و اللفظ ولا سيما مع بيان الاكابر معناه والمراد منه بما همو غيرقابل الإنكار و الرد قال حضرة معروف الكرخي التصوف الاخذ بالحقايق و الكلام في الدقايق والياس ممافي ايدي الخلايق وقال حضرة الجنيد التصوف ان يميتك الحق عنك و يحييك به و ان تكون مشغولاً في كل حال بما هواولي بك وقال الشبلي التصوف حفظ حواسك و مراعات

انفاسك وقال ايضا التصوف اول القدم فيه بذل الروح فان قدرت عليه والا فلا تشتغلو قال ابوبكر المقرى التصوف حفظ الاسرار ومجانبة الاشرار فمن كان بهذه الصفة فهو هو والله فلا وقال رسول الله ابشروايا اهلالصفة من بقى من امتى على التعب الَّذي انتم عليه راضيا بما فيه فانه من رفقائي حيث رأى فقرهم وجهدهم وطيب قلوبهم واوردالشيخ احمد الاردبيلي توصيفهم في آيات الاحكام في شأن نزول قوله تعالى و اصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشى ... ولا تعد عيناك عنهم اتريد زينة الحيوة الدنيا وقيل التصوف مبنى على ثمان خصال السخاء لابراهيم والرضاء لابنه اسمعيل و الصبر لايوب والاشارة لزكريا (ع) والقربة ليحيى (ع) ولبس الصوف لموسى والسياحة لعيسى (ع) والفقر لمحمد (ص) وفي الحديث كان النبي (ص) يلبس الصوف ويركب الحمار واولمن لبس الصوف ادم وحوا حين خرجا من الجنة وموسى لماكلمه الله تعالى كانت عليه جبة صوف وازار صوف وسربال صوف وحين دخل على فرعون عليه جبة من الصوف ولذلك سعدين كلاب حين كتب كتابا على رد فرق الاسلام وسئل حضرة الجنيد بوسيلة المكتوب عن مذهب التصوف لما راى جوابه بان مذهبنا افراد القديم عن الحدثان و هجرالاخوان والاوطان ونسيان ما يكون وما كان تعجب كثيرا وحض عنده و اسلم بعد الملاقاة ورؤية الكرامات وقال ابن يزدانيار رايت في المنام كان القيمة قد وردت فرايت آدم(ع) والناس يسلمون عليه ويصافحونه فدنوت لاصافحه واسلم عليه فقال تنح عنى انت الذي وقعت في اولادي الصوفية لقد قرت عيناي بهم فجاء قوم فحالوا بيني و بينهم فالتصوف والاصطفاء موهبة خالصة من العلل كانت قبل وجود الكون و الملك كما في رواية جابر وقال تعالى انا اخلصناهم (عن شوب الهوى والانائية و ماسوانا و صفيناهم عن كدورات الاغياروجعلناهم خالصين لنا وليس لغيرنا فيهم نصيبولامحبة و لاميل)بخالصة(بالخلوعن ذكرالدارين وسبقة الحسني لهم منا والصفاء التام لقلوبهم بحيث يحصل لهمذ كرالمرجع والمستقر)ذكرالدار)لمعرفةالله وتجليه واستقامة القدم عنده فان الدار الحقيقي لهم والمرجع هوالمبدء)وانهم عندنا لمن المصطفين الاخيارفهم

المنزهون عن شوائب العدم والامكان فضلا عن الشروروالحد ثانالله نزل احسن الحديث كتابامتشابها مثانى تقشعرمنه جلوه الذين يخشون ربهم ثمتلين جلودهم وقلوبهمالي ذكرالله وهذا الاهتزازوالزلزلة التى تحصل للبدن لاخراج مافيه من الاثقال ثم للنفس ثم للروح تسمى بالتواجدوالوجد والوجود والسماع وبين هذه الحركة امير المومنين في بعض خطبهولايحصللشخصعلمالحقيقي والتحقيق المقابل للتقليدحتي يتصلبالروحالكلي وفي تعيين المصداق لابد من الصحبة وتحصيل القلب فان القلب يهدى الى القلب وشهادة الله ومن عنده علم الكتاب ولا اقل من الاتصال بالعقل الكلَّى ان الذين آمنوا ولم يهاجروا مالكم من ولايتهممن شيىحتى يهاجروا ومن يتقالله يجعلله فرقانافي تفسير الامام (ع) فالفرقان نور المبين الذي كان يلوح على جبين من آمن بمحمد وعلى وعترتهما وشيعتهما و فقده من جبين من اعطى ذلك بلسانه دون قلبه فانظر حتى تعلم من قصد من الشيعة وكيف كان الايمان بهم لازما في خطبة ٢٣١ و الهجرة قائمة على حدها الاول لايقع اسم الهجرة على احد الابمعرفة الحجة في الارض فمن عرفها و اقربها فهو مهاجر ويستفاد منها أن المعرفة لاتحصل الأبالمشاهدة كما هوكذلك عند العرف والا لكان التعبير عنها بالمهاجرة بلاوجه ومن دون ارتباط وفي العلل عن الصادق (ع)خرج الحسين بن على على اصحابه فقال يا ايها الناس ان الله ما خلق العباد الاليعرفوه فاذا عرفوه عبدوه (وقبل المعرفة تكون عبادتهم خدمة اى استخداما للعارف لهم كمايستخدم الانسان الحيوان من غير شعورله بالمقصدوالغرض)واذا عبدوه استغنوابعبادته عن عبادة من سواه فقال له رجل يابن رسول الله بابي انت وامي فما معرفة الله قال معرفة اهل كل زمان امامهم الذي تجب عليهم طاعته وقال ابوعبدالله فلايجمع هذه الخصال كلها من اجناد العقل الافي نبي اووصى نبي اومؤمن امتحن الله قلبه للايمان واما ساير موالينا فان احدهم لايخلومن ان يكون فيه بعض هذه الجنود حتى يستكمل ويتقى منجنود الجهل فعند ذلك يكون في الدرجة العليا مع الانبياء والاوصياء وانما يدرك ذلك بمعرفة العقل وجنوره ومجانبة الجهل وجنوره وفقناالله واياكم لطاعته ومرضاته وهذا الحديث

صريحفى انالمؤمن الممتحن القلب هو الشيعة وهؤلاء المتمسكين بالروايات الموضوعة لايميزون اخبار الائمة عن كلمات الاغيار فضلاعن ان يكون لهم فهم الحقايق والبصيرة ولذلك يردون الاخبار ومضامينها اذا لم تكن مستندة الى الائمة كما وقع كثيراً في كتاب هداية القاصرين(الي المقصرية)ففي الصفحة ٣٠٣ نسبالي الذهبية القول بوصل روح المؤمن بروح الله واستشهدبالعبارة الواقعة في الصحفة ١٣ من شرح مصباح الشريعة ان روح المؤمن لاشد اتصالا بروحالله من اتصال شعاع الشمس بالشمس ثم قال لازمهذا الكلام اثبات المكان والجسمية لله ولميفهم ان هذه تكون عبارة رواية ابي بصير في باب اخوة المؤمنين بعضهم لبعض من الكافي قال سمعت اباعبدالله يقول المؤمن اخ المؤمن كالجسد الواحد ان اشتكى شيئًا منه وجدالم ذلك في ساير جسده وارواحمها من روح واحدة وان روح المؤمن لاشد اتصالاً بروحالله من اتصال شعاع الشمس بها بل هذا رد على قوله تعالى و نفخت فيه من روحي والاخبارالواردة في ان هذه النسبة للتشريف كبيت الله ورد على مضمون روايةابي حمزة في الصفحة ٣٠٢ بكونه قياسا اولا وعدم كون الله في السماء وكونه في كل موضع ثانيا وكون الانبياء والائمة سبيل معرفةالله وعدم تعيين المرشد والشيخ في الشرع رابعا وهذا بعينه معنى حسبنا كتاب الله وعدم لزوم الاتصال بالهادى مع ان في كلماتهم دلالات على لزومه وكون مثل السلمان في كل زمان ومن جملتها هذه الرواية وكونه تعالى في كلمرتبة والترفع عنها يقتضي كون المتصف بصفته كذلك و ولهذا قال واليه يصعدالكلم الطيب (الذوات الطَّاهرة) والعمل الصالح يرفعه لتطهيرها من الالواث ورفع الحجب بل لاتعرف السبل بدون المجاهدة والسلوك فان معرفة الولى المكمل حقيقة لاتحصل الا بالاخراج من عالم الاجسام والظلمات الى عالممالارواح و الانوار ولاسيما الشاهد في كل زمان فانهلايعرف حتى بتعيين من كان قبله شاهدا الا بالتقليد وغاية ما يعلم به لزوم طاعته وكونه استاداعاماجعل لحفظ انتظام امور السلاك حتى يشتغلوا باعمالهم واذكارهم فيظهرلهم من عندالله ورسوله و الأئمة من يكون استاداخاصا شاهدا على الجميع ومع كشف الحقيقة والوصول الى المطلوب لايبقي للتقليد

والاخذ بالطريق مجال و موقع كما قال بحرالعلوم في ماكتبه في السير والسلوك و قال حضرة نجيب الدين في السبع المثاني (١)فمن مات وحصل له القلب يعرفه فان القلب يهدى الى القلب ولهذا قال رسول الله في حق امير المؤمنين ما اصطفيتهو لكن الله اصطفاء قال محى الدين في الباب الثاني والاربعماة واعلم ان سبب المنازعة و المغالبة امر ان الاستخلاف الذي هو الامامة والخلق على الصورة فلابد للخليفة ان يظهر بكل صورة يظهر بها من استخلفه فلابد من احاطة الخليفة بجميع الاسماء و الصفات الالهية التي يطلبها العالم الذيولاه عليه الحق سبحانه (الاقرب الى الحقيقة المحمديه محيط وعلة لغيره دون العكس) ان الخليفة من كانت امامته من صورة الحق والاسماء تعضده ليس الخليفة من قامت ادلته من الهوى وهوى الاهواء تعضده فكيف يعتقد بخلافة من استخلفه اهل الثقيفة مع انه كتلميذه الصدر الدين موافقالساير العرفاء يقول اعلمالناس بعد رسول الله على بن ابيطالب و اكملهم و اقربهم اليه كما في باب السادس و من المعلوم ان الاكمل يظهر بصورة غيره لابالعكس لعدم امكان اعطاء الفاقد و يكون غيره من الخلق مصنوعاله كما في بعض الاخبار و فيما كتبه امير المؤمنين الي معاوية نحن صنايع الله و الخلق صنايع لنا وسيظهر ذلك كله مما قبلالتجلي الاول وما بعده ففي هذا الكلام كغيره منكلماته وكلمات سايرالعرفاء تصريح بولاية حضرة على بن ابيطالبوخلافته بعدالرسول قالفي باب الستون و الماة ثمخلق الانسان وحمله الامانة بان جعلله النظر في الموجودات والتصرف فيها ليودي كلذي حق حقه كما ان الله اعطى كل شيي خلقه فجعل الانسان خليفة في الارض دون غيره من المخلوقين فهو امين على خلق الله فلا يعدل بهم

بهر کوران هوائی آمدست رخصتش از جانب الله شد پای بند دید خودگردد همو خویش رادرنورداتش غرق کن دل چوجستی قلب صاحبدل بجو فانی آور دل که یابی وجه او (۱)هرکه او ازگفته کس مرشد است مرشدی کو جانشین شاه شد هرکه بینا بیندش از چشم هو شیخ خاص وعام اینجا فرق کن زر بیار و سربباز و دل بجو چون بجستی قلب صاحبدل دراو

عن سنةالله فالموجودات بيدالانسان (سخر لكممافي السموات ومافي الارض) امانة عرضت عليه فحملها فان اداها فهو الصوفي وان لميودها فهو الظلومالجهول والاداء بانتكمل بجمع المتفرقات في داخله واخراج مافي داخله في الخارج لكماله بحيث يكون الكل منشئونهو كماله وهذا هوالصراطالمستقيم المخصوص بالانسان انربي على صراطمستقيم والاستواءِ على عرش عالم الوجود ونفي في الصفحة ١٨٠ من هدايه القاصرين الى المقصرية كون نفوس الائمة نفوساكلية الهية (منسوبة اليهتعالي) سارية ظاهرة في النفوس وسلب ربطاينما تولوا فثم وجهالله بذلكفردنحنوجهالله الذييبقي بعد فناء كلشيي ولم يفهم فرق الظاهر والمظهر والحقيقة والظهورو كذلك اعترض على مضامين كثير من الاخبار وكلمات الاولياء والعشق الذي عبارة عن صيرورة العاشق ظهوراً للمعشوق بحيث لنيبق منه شئي في نظره الا التجلي والظهور كماهو كذلك في الحقيقة ويسمى في بعض المواضع بالخلع واللبس وردكونهم مساجدكماورد في تفسير قوله تعالى اقيمواوجوهكمعند كل مسجد وغيره من الايات التي فيه ذكر المسجد في الصفحة ٢٨٥ ومابعده وبناعرف الله وبنا عبدالله فان معرفةالله تكون بمعرفة تجليه واسمائه وصفاته الحقيقية ولذا ورد ما عرفناك حق معرفتكفيخطبة ٢٢٨ كلمعروف بنفسهمصنوع وجعل المعنى الظاهري رداعلى المعنى الباطني فيهذا المقامو الحجو كثير من المواضع ونسبانكار تجسد الاعمال الى العرفاءِ بتوهم ان عالم القلب والملكوت غيرعالم البرزخ والاخرة مع ان مما نقله عن المجلسيمن انكارصيرورة الاعراض جواهرفي نشاة اخرى يستظهران نسبةالانكار بمخالفيهم اولىواحقوانكرالقرباليالله بتوهمانزوم التجسمحيث لميفهم القرببالصفات والفناءِفردعلىالامرالواقعفي آيةالسجدة منالاقتراب وعلىقصدالقربةفيالعبادات فانها قربةالى الله ولم يفهم العبارة الفارسية التي يفهمها اهل السوق والصبيان حيث صرح في ذلك الشرح بافتراقامة الرسول بثلثة وسبعين فرقة وجعل واحدا منها ناجية وهي القائلون بالائمةالاتنيءشرثم جعل هذه الفرقةالناجية على اربع مراتب كما في الايات والاخبار الكثيرة ووقع فيه انالرابعة وانكانا كملمن الثلثة السابقة الاان تلك الثلاثة ايضا

ناجيات فتوهم من لفظ الثلثة ثلثة وسبعين ونسب اليهم بانهم فائلون بنحاة كل الامةفي الصفحه ٣٥٥ ونسب اليهم في اول الصفحة ٣٠٣ انهم يعدون طريقتهم العلوم العقلية البرهانية و استشهد عليها بالعبارة الواقعة في بيان الفرقة الثالثة التي هي الحكماء ثم قال هذه العقايد مخالفة للمتشرعةوبدع فانظراليهذا الشعورمع تصريح العبارة بكونالعرفاء همالفرقة الرابعة وانكانواواجدين لكمالات الفرق الثلثة السابقة ومن المعلوم ان المقابل للعلوم الجهالة ومقابل العقول الأوهام والاباطيل ومقابل البرهان التقليد والدعاوى الباطلة وعنده هذه المقابلاتمو افقة للمتشرعة وليست ببدع الى غير ذالك من التوهمات فانظر الى ان المصدق المثال هذا الكتاب والاباطيل وكاتب التقريظ عليها كيف مكون فهمه اوعدالتهان صدق بدون المطالعة والادراكفان الحكم في العقايدبالكفرو الالحاد بدون التحقيق والاثبات افسد من الحكم والعمل بالخلاف فيالفروع الكافي في باب النهي عن القول بغير علم عن ابيعبدالله قال ان الله خص عباده بايتين من كتابه ان لايقولواحتى يعلموا ولايردو امالم يعلمواوقال الم يؤخذ عليهم ميثاق الكتاب انلايقولوا علىالله (في مقابلهوحضوره)الاالحق وقال بلكذبوا بمالم يحيطوا بعلمه ولماياً تهم تأويله ومن اظهر الشواهد علىعدم كون هذه الاشخاص ذوى بصيرة وادراك عقلى ردهم الصوفية بسبب انهمقائلون بوحدة الوجود ويزعمون ان المرادمن وحدته انكلو احدمن وجودات الاشياء هواللهمع كونهاوجوداتحقيقة ولم يعلمواانالوجودالحقيقي عينذاتالحق ووجودات الاشياءِ من فيض نورهواعيان الاشياءِ وماهيتها من اثار ذلك الفيض ومن المعلوم انهم على هذا يعتقدون بكون الحق ذاشر كاءِ في الوجود وغفلوا عن انها لوكانت كذلك لما عدمت ولما تغيرت لاستحالة صيرورةالوجود متصفا بالعدم والعدمبالوجود وكون الزيادة راجعة الى موجودية امر والنقصان الى انعدام شيى وعدم احتياج الحق الى وجود شئي وكمال بل ما يفيضه انمايكون اظهار الكمال والوجود لاتحصيل الحاصل وتكثير الحقيقة الواحدة بالذات المبطل لوحدته التي هي عين ذاته فليست هذه الوجودات الاظهوراتا للوجودلاحقيقة الوجود وايضا لايمكن التكثر في تلك الحقيقة الابوجودات

واجبة بالذات اوتجزى الوجود الواحدالي الوجودات المتعددة الملازم لأنعدامه وصيرورة الوجودات المتعدرة موجودات مععدم الحافظ والقاهر لهولها وبطلان كلاالشقين ظاهرو سينكشف كاملا مع وحدة الوجود في هذا الكتاب ويظهر أن كل شئي هالك (باطل لاشئي ازلاو ابدا) الاوجهه (الذي يتوجه به اليه) له الخلق (الوجود المقيد (الذي لاذات له وللامر بحياله بل هما من شئونه واحواله فان الاشياء كلهامتعلقة بامره من حيث انها معلومات لعلمه ومقدورات لقدرته ومرادات لارادته ولكن بالعلم الحصولي الارتسامي تتصورو تتوهم منفصلة متباينة عنه تعالى ويحصل العلم الحضوري لبعض النفوس ويتخلق باخلاقه وصفاته تعالى بحيث يصير الوجوه مرآتاله ويرى عينه فيه بحسب صفاته فبه يسمع ويرى ويكون لهمراتالر ؤيةنفسه وذاته وان استولى عليه سلطان الحق والحقايق وصفات الروحانيات فلايتكلم الارمز اوقليل منهم يتحقق بهبحيث تصيرعينه مرآتا لشئون الحق ويرى الحق في عينه بل في عين جميع الاشياء بحسبها و يكون الجميع احو الاله وشئو نالان حال الشئىمايتلبس ذلكالشي بهيئته يعني يصير ظهوره و تجليه بهيئة ذلك الشئي) والأمر (الوجود المطلق) تبارك الله(كل شئي من بركته وافاضته وعظمته لم يترك موقعا لغيره) رب العالمين (مالكها) فالمقايسة بين شئى من الأشياء والحق بالعينية و الغيرية باطلة لعدم الاحاطة بالحق وعدم كونه محكومابحكم ايجابي اوسلبي ولايكون شئي حقيقي لايرجع اليه الذي هو المالك الحقيقي الذي هوالاولى بكل شئي من نفسه وذاتهالتي لاتحقق لها بذاتها ومن نفسها اذ وجه الشئى و ظهوره ذاته عن الحكاية والتوجهالي الحق وما يعلم بهالشئي الذي ذاته عين الايتية لاذات ثبت لها الايتية كلمالوحظت ذاته للمقايسه لايلاحظ الا الحق لكون ذاته كذلك والذاتي لايتغير عما هو عليه في الواقع وح لم يلاحظ غير الحقحتي يقايس بينهما فان هوياتها ليست بذواتها بل بتلك الهوية والظل وانكان موجود ابتبع ذي الظل ولكنه لايكون موجودا بالاصالة و لايغرنكم بالله الغرور.

وهكذا وصفهم الشهيد الاول قدس الله سرَّه على ما نقل صاحب الاثنى عشرية:

بالشّوق و الذّوق نالوا عـــزّة الشّرف لاباله لوف (المشي كالمقيد بالتبختر)ولا بالعجب والصلف بهـــا تخلَّقت الأجسار فـــى النَّطف وانفس تقطع الانفاس باللَّهف (بالحزن و الحسرة) قوم لتصفي\_\_\_ة الأرواح ق\_\_\_د ع\_\_ملوا و اسلم\_\_وا عكر ض الأشباح للتلف والــــــزهد في كـــــــل فان ٍ لابقاءِ لهــــــا كم\_\_\_ا مضت سنّة الأخي\_\_\_ار والسلف ماض مم رث (بلاء)أطمار (جمع الطمروهو الثوب البالي الذي لايملك شيئاً) ولاخلق كالدر ماض مخلولق (بله و استـــوى بالارض) الصدف لا بــــالتحلف بـــالمعروف تعــــرفهم ولاالتكلّف في شئي م الكلف یا شقوتــــــى قــــد تولّت امة سلفت حتّی تخلّف فـــی خلف مــــن الخلف ينمقون (يزينون ويحسنون) تزاويرالغرور لنا بالـــزور والبهت و البهتــان والسرف ليس التصوف عنكازا (عصاً ذات زج في اسفلها حديد كما في أسفل الرمج يتوكاً عليها الرحل) ومسيحة . كلا و لا الفقر رؤيا ذلك الترف (التنعم) و تحتهـــا موبقات الكـــبر و الشرف

وحكى ان الشيخ البهائى انه قال فى الكشكول التصوف علم يبحث فيه عن الذات الأحدية و اسمائها و صفاتها من حيث انها موصلة لكل من مظاهرها و منسوباتها إلى الذات الألهية . فموضوعه الذات الأحدية ونعو تها الازلية وصفاتها السرمدية ومسائله كيفية صدور الكثرة عنها ورجوعها إليها وبيان مظاهر الاسماء الالهية والنعوت الربانية وكيفية رجوع اهل الله تعالى اليه سبحانه وكيفية سلوكهم ومجاهداتهم ورياضاتهم وبيان نتيجة كل من الاعمال والاذكار فى دار الدنيا والاخرة .

۱\_حبس نفس درذكرخفي ۲\_خانقاه وخرابات ۲\_ پيرعشق واستاد

ای پس از سوء القضا حسن القضا یك قناعت به زصدلوت وطبق ذكر ذكر حقوذكر بو الحسن زاده اند از عنصر جان و دلش پاودقی صفحهٔ ۳۵ راز بگشا ای علی مرتضی سایه رهبر به است ازذکرحق درقناعت خوانده باشی ای حسن وان خلیفه زادگان مقبلش

## هوالحكيم المتعال

۱\_ **لطيفة في الوجود** \_ اعلم ان الوجود ظاهر بالذات ومظهر لماعداه بنوره حيث ان نوره وظهوره محيط بكل معقول ومحسوس بالاحاطة الحقيقية التي ليست للمحاط جهة تحقق وادراك الا وهي شان المحيط وظهوره ومع كل شيي لابالمقارنة كالمطلق الحقيقي الذي لايكون له قيد حتى الاطلاق حيث انه معالمقيد وعينه في مقام التقييد والمقيد عين ذلك المطلق في ذلك المقاموليسمعه مطلقا فلايحتاج الي مظهر ومعرف وكذلك لايحتاجالي تحقيق (ايتذكرواسطةفي اثباته) بل ولافيكونه محققاً بالذات واصيلا فان كمال معرفته التصديق به اذلوابكن موجود الكان معدوما لعدم الواسطة بينهما وحينئذ كان متصفا بنقيضهونفيهواجتماعاللنقيضين لان الموصوف لابد انيكون باقيا مع صفته فكيف يكون صفته نقيضه و رفعه و نفيه ولاستما الصفة التي اخذت من مقام الذات وليست زائدة على الموصوف وهل هذا الَّا الانقلاب وخلاف الفرض و ايضا لزم ارتفاع النقيضين فان العدم ايضا معدوم بالذات و اذا نسبنا اليه التحقق في العدم الاضافي فباعتبار من الادراك و تبعية نحومن الوجود فلو لميكن للوجود تحقق لم يكن لشيئ من الاشياءِ وجود وتحقق فضلا عن العدم واعتباره فان كلَّما يكون وجوده وتحققه واصيلته بالعرض كالمعاني والمهيات التيليست من حيث هي موجودة و متحققة اذاصار موجوداومتحققا واصيلا فلا بدوان ينتهي اليما يكون بذاته كذالك والالزم خلاف الفرض وخروجه عماكان بحسب ذاته اذالتحقق والاصيلية يدور بيهن المهية و الوجود فيما يحكم العقل بوجوده ولايصح في نظره سلب الوجود عنهوعدم كونهما اصيلين لاقتضاء صحة الحمل الاتحاد وهولايكون في المفهوم والذهن فلابدأن

يكون فيالخارج فأدراك الوجود والتصديق بكونه موجودا يكون بنفسذاته بلاواسطة غيره وهليته اي جواب هل هوموجود عين ماهيته ايجواب ما هو قال اميرالمؤمين عَالِيُهُمْ : وجوده اثباته ودليله آياته ويكون العقل مجبولا على معرفته بلعينالشاهد والدليل عليه تعالى ولذلك لم يمكن الغفلة عنالمعرفة والتصديقفان الغفلةلاتتحقق الا في المكتسبات من الادراك واذ اخذ ربك من بني آدممن ظهورهم (بدل بعض من بني آدم من مقوماتهم الوجوديةمظهرهماوالظاهرفيهم) ذريتهم (رقائقهم) واشهدهم (جعل العقول المجردة شاهدين ذواتهماو) على انفسهم (المتعلقة)الست بربكم قالوا بلي شهدنا (الحق بشهودذواتنااوالحقمع شئونه صار واشهداء كراهة)ان تقولوايوم القيمة اناكنا عن هذاغافلين (و كراهة ان تقولوا) انما اشرك آباؤناو كناذرية من بعدهم (قلدناهم واقتدينا بهم)، فان تعقل الشيئ قد يكون بتعقل علته فيحصل حده وحقيقته وقد يكون بتعقل معلوله ولوازمه فيكون دليلا وشاهداعلي ثبوته وتحققه دون حصول حقيقته ومعرفته وقديكون بتعقل نفسه وشهوده لابصورةمباينة لهولاستمافي الوجود الذي ليس له ارتسام صورةمساويةله في الذحن ومفهو ممقابل للمصداق كسائر الماهيات لان حقيقته انه في الاعيان ولاذات له غير هذاحتي يبقى مع تبدل نحوالوجود العيني فلوحصل في الذهن لزم انقلاب حقيقته عماكانت محسبها وصاركليا ومايحصل في الذهن ايضا نحو اخر من الوجود العيني الخارجي لاحصول ذلك الوجود في الذهن و تحصيل الحاصل نعم لسعة فيضه و انبساط نوره يظهر في الذهن و يفهم الذهن و العقل بحسب وسعه لابحسب ماهو عليه وان كان شأن العقل ملاحظة الاشياءِ على ما هي عليه من غير ملاحظة احاظه في ذلك اللحاظفان الخارج ظرف لنفسه وذاته لالوجوده ولابنحو التحدد والتقيد بحيت لايحصل في الذهن ولكن هذا الحصول من مراتب الخارج وليس بحيث اذا قطع النظر عن حصوله في الذهن يبقى شيى منه بالتحليل العقلي المكنى عنه بالمفهوم الذي يكون في ظاهر الادراك والعلم حتى يحكم العقل بانطباق ذلكالمفهوم علىالكثير اوعلى الواحدفي الخارج ففي مقام الادر الاو الاعتبار للمهية ذاتلها الحصول بخلاف الوجود فانه لاذات لهسوى

الحصول العيني وان كان الكلله شئو نالا اجزاء فما يتصوره الذهن بالادر الخالار تسامى ويجعله معنىالوجوداعتبارمنالذهن وجعل عنوان واشارة الى الوجود كما في العدم لانفسهما ويمكن ان يكون هذامر ادبعض القائلين باصالة المهية واعتبار بة الوجر داي في عالم الادراك ٧- الطيفه في كيفية اشتر ال الوجود ومماذ كرنامن ان المفهوم الذي يستعمل في حق الوجود غيرالمفهومالذي يستعمل فيموار الماهتاتوان المفهوم منها يحصل بالصورالادراكية بخلافالوجو دفانهمفهوم بالادراك الوجداني الفطري لسعة رحمتة وافاضته ونوريته لابو اسطة صورة مساوية له كما ان عدم ادراكه على ما هو عليه لتلك السعة وعدمالتحدر يظهر ان الوجود ليس بكلِّي ولاجزئي لان مقسمهما المفهوم الذي يستعمل في موارد الماهيّات وليس معنى كليته واشتراكه بين الكثيرين الاحمله عليها ومطابقته لها والحمل والحكم بالمطابقة والاتحاد لايكون الافي العقل فلاوجود للمشترك بهذا المعنى الافي الذهن فالوجود الذي حقيقته انه في العن لايكون مشتركا بهذا المعنى ولايكون مفهومه في مقابل حقيقته بل من شئونه وتجلياته مع ان المفهوم لايحكي الاعن الشيي بما همو عليه واذا حكمنا عليه بشيئي كان ذلك الحكم راجعاً الى المحكى فلو كان للوجود مفهوم بذلك المعنى كان الحكم بالاشتراك على ذات الوجودالذي هوالكون في العين الذي لااشتراك له بذلك المعنى.

فأن قلت: فما معنى الاشتراك الذى نجده بالوجدان بين موجود وموجود مالا نجد مثله بين موجود ومعدوم وايضا اذاراينا شيئا من بعد نجرم بموجوديته بمعنى واحدبعينه بلاترديد بين معنيين مختلفين معالشك في كونه جمادا اونباتا او حيوانا او انسانا او زيدا او عمر ارلولم يكن للوجود معنى مشتر كابين هذه الاشياء لما اجتمع الجزم المذكور مع هذا الترديد ولما امكن الشك في موجودية شيئي والسئوال عنها وايضا مايكون حقيقته انه في العين معنى واحد يحكم العقل بان انتفائه مستلزم لانتفاء الكل وعلى تقدير عدم الاشتراك يلزم تصور معانى الغير المتناهية في الموضوع والنسبة فيها.

فلت: اشتراك الوجود و اطلاقه وشموله عبارة عن انبساط نوره وسعة رحمته و اطلاقه الذاتى و معيته القومية لكل الاشياء ضرورة ان المشترك بين العينيات لابد ان يكون امرا عينيالاامر امبهما ذهنيافان الجنس والنوع والعرضى والعنوان الاعتبارى كل واحد منها محتاج الى مابه يتحقق و يصيربه عينيا فيخرج ما به يتحقق عن ذلك المشترك مع انه الذى به يتحقق كل واحد من المشتركات الذهنيه وبدون تحققه وجوده لايتحقق شيئ منهاواذا كان موجودا فيشمله ذلك المشترك ولم يكن خارجاعنه حتى يتحقق ذلك المشترك به هذا خلف.

وبهذا البيان يظهر ان ما به الامتياز في الوجودات المقيدة لابد ان يكون عين ما به الاشتراك مع انه لامعنى لكون ما به الامتياز عين ما به الاشتراك فانه يستلزم عدم الامتياز فلابدان يكون جهة العينية غيرجهة الغيرية ولااقل من ان يكون احدهما اعتباريا وانكان الاخرايضا عنوانه اعتبار ياللتضايف لكنه منتزع اولا وبالذات لان الذاتى لا يختلف ولايتخلف وصرف الشيى لايتثنى ولايتكرروالعاقل يتفطن ان جهة الغيرية والامتياز هي الماهيات وان الوجود بالذات واحدبالوحدة الحقيقية التي لاتنافى الكثرة فانها من جهة موجوديتها ومنشأ يتهالظهور الوجود كثيرة لابالكثرة الحقيقية المنفصلة بالبينونة العزلية التي لها في ظاهر العلم حيث انها تلاحظ من حيث هي هي بل بالكثرة النسبية المنتسبة الى الوحدة التي هي الوجود المطلق لصدق الموجودية عليها من هذه الجهة وكون الموحودية عليها من هذه الجهة

معنى واحداً مشتركاً بينها فلهاجهة وحدة واشتراك في العين هي الوجود المطلق كما انلها جهة كثرة حقيقية ندركها بالحسو الوجدان ولايكون جهة الكثرة والتميز عين جهة الوحدة والاشتراك اعتبار او الالم تكن متكثرة ومتميزة هذا خلف فكما هناك وجودات مقيدة بالعرض فكذلك وجود مطلق وسيضح لك انهما لاتنافى الوجود الحق الواحد بالوحدة الحقيقية فانهما من احواله و اسمائه وشئونه بل الكثرة الحقيقية العدمية للاعيان بحسب ذواتها التي تقابل لنور الحق حتى يظهر ويدرك ابضا من احواله

واسمائه فموجوديتها بالاضافة والنسبة الى الوجود بالعرض لا يقدح في وحدته الحقة الحقيقية بلوحدة تجليه باالوحدة الحقيقية فالتوحيد اسقاط الاضافات الى الاشياء ورؤية الملك لمالكه فما يكون بالذاتلايتغير بالعوارض كيف ولولم يكن فيالعين واحدالم يمكن ان يكونمفهومه واحداللزومالمطابقةبين الحاكى والمحكى والعنوان والمعنون قان الملحوظ والمنظور اليه يكون المحكى دون الحاكي واذا حكمنا بالوحدة والاشتراك للوجود مثلا لانلاحظ إلاالمعنون والمحكى وايضا لايمكن انتزاع مفهوم واحدعن اشياء مختلفة لاتكون فيها جهة اشتراك واتحاد بل المحكى والمشار اليهاولاوبالذات لايكون الا الوجود الحق ولكن لايتجاوز الحكاية والاشارة عن مقام الاطلاق الذاتىو ظاهر العلم فان تكثر الشيى في مقام الذات يوجب بطلانه لافتضاء مدخليّة خصوصية كل واحد من تلك الكثرة عدم كون غيره ذلك الشيئ وعلى تقدير عدم مدخلية الخصوصيات يكون ذلك الشيئ واحدا بالذات ومايكون ذاته عين التحقق يكون غنيا عن الخصوصيات والتعيناتفي مقام ذاته على اناسنقيم البرهان على ان الوجود معقطع النظر عن جميع الحيثيات وبلاتعين من التعيناتموجوه ومتحقق فلاجرم كان التفاوت والامتيازات صادرة عنه في المقام المتاخر الذي لا يمكن ان تصير فيود اله ومنافية لاطلاقه الذاتي وفيمقام تجليه وظهوره بالنسبةالي القوابل و الاضافات المخصصة لابحسبة ولا بحسب ظهوره في حد ذاته ولهذا ليست له افراه بالذات فان الذاتي وبالذات مايكون لشيى مع قطع النظر عن جميع الحيثيات التقييدية والتعليلية والفرد عبارة عن المهية الموجودة بالوجود الخاص بهاو الوجود لايكون موجود ابا لوجود الزائد فافراده بالاضافة الى المهيات كوجود خالد وخويلد فانهما فردان للإنسان اوللوجود الاثباتي الاعتباري الذي ارتسم من الوجود في الذهن وموجوديته يكون بالعرض يعني يدرك كونه وجودا اوموجودا فيالتعقل الثاني ولاينافي العدم بالنظر البدوي لكونه عارضا للسلوب و الاعدام ايضاوهو وجه وعنوان وحكاية وهمتى للوجود بلهوماهية من المهيات الفرضية الكلّية التي لها افراد فرضية وصورة من صور تعينات الوجود الحقيقي كسائر المهيات

بل دونهالكونه مجعولا وهمياوان كان باعتبار كونه من ظهورات الوجود اوموجودا لامدخلية للذهن في انشائه اذا الوجود بالذات يظهر و يعرف لا بغير ، والالم يكن هو معروفا كماقال الصادق فيكون مفهومه عين المصداق ولايكون من قبيل المفاهيم الاصطلاحية وباعتبار كونه حاكيا لابدان أن يلاحظ به احوال محكيه وينظر به لاإليه و ان كان شاملا عليهحقيقة وبالجملههوالذي يعتبرهالذهن منمعني الحصول والكونوالوجدان مصدر وجد بمعنى الموجودية باسم المصدرى الذى هوالحاصل من المصدر ينسب الى مايتعلق به كمعلومية الشيئي اي ماله الوجود اعم من أن يكون ذات الوجود او ما يقارنه بنوره واظهاره ومنتسبة الى الوجود الحقيقي بالعرض كما ينتسب المعلومية الى الاشهاء الخارجية اذ إضافه الوجود اليها انماهي بحسب توهمها و اعتبارها بجسب ذواتها التي ليست الاهي لاموجودة ولا معدومة ولاتصير موجودة بالذات ابدأ والاكإن انقلابا عما هي عليها فتتوهم الوجودات العديدة بحسب اختلافها وتكثرها وتعددهافي مقام ذواتها الاعتبارية و سراية حكمها على ظهور الوجود الظاهر بصورها السارى على القوابل التي هي الاعدام الذاتية للمكنات والاعيان الثابتة على قدرها والموجود بحسب الذات لا يحتاج الى نسبة واضافة فهي متعلقة بالوجود لاشيئية لها في ذاتها فان ما هو لاجل الشيى لا يكون نفس ذلك الشئى فلايلزم أن يكون بين القسمين حقيقة مشتركة لكون الثاني بالعرض والمجاز العرفاني من الاول وإن كان بنظر الظاهر حقيقة لخفاء الواسطة فلا وجهلماذ كره صاحب الاسفار في الفصل المعنون بفي تعقيب هذا الكلام يعني توحيده تعالى اشكالا سابعا على المحقق الدواني .

اذ هذا الاشكال انما يرد لوكان الوجود القائم بنفسه متعينا مقابلا لسائر المتعينات وفردا من افراد الوجود المطلق المشكك على زعم بعضهم و حينتًذ تصير تلك الحقيقة المشتركة أولى بالوجوب لانها مقومة للوجود الواجبى وجا علة اياه ممتازاً عما عداه.

واما اذاكان الوجود القائم بنفسه ممتاز اعما عداه بعين حقيقته لعدمالمغاير له وكون ماعداه عد مامحضا فلايحتاجالي حقيقة اخرى شاملة له ولغيرها حتىيقومه وبجعله ممتازاعما عداه فان الممكنات والاعيان الثابتة انما تتصورفي ظاهر العلملافي مقام الوجود من حيث انه وجود بل ولافي مقام ظاهر الوجود من حيث هو و بالنسبة الى باطنه و انما يجعل ظاهر الوجود في مقابل ظاهر العلم الذي هو مقام الاعيان الثابتة والماهيات ويحكم لكلآ منهما بحكم مغايرلحكم الاخر بمقتضى تقابل بعض الاسماء الالهية لبعض آخر فتحصل ان الوجودمن حيث هوالحق الذي لاتحديد لهاصلا ولم يتصور له معية ولا لامعية ولاقيد ولا لاقيد لان غير الوجود ليس شيئاً حتى يقيد الوجود ويتركب معه ولافقدان لهلامرعني عن العالمين ولايعزب عن علمه مثال ذرة في الارص ولافي السماء نور السموات والارض ولايحكم عليه بحكم اثباتا ونفيا ومن حيث اطلاقه و كونه ما فوقالكمال مفيضيا مشرقا ذا رحمة واسعة يكون مع كل شيئي ویستمی بکل اسم باعتبار معنی وجودی" او عدمی و یتقید بکل قید و یدرك بكل" مدرك ومشعر لسريان نوره الذاتي ومشيته النافذةولكن لايصير مقيدا ومتعينا بالذات لان ما بالذات لايتغير بالعوارض كيف والكل منشأة ومنبعثة من ذاته و ليس شيئي لم يكن منه وله حتى يحكم عليه ويحدده اينما تولو افثم وجه الله والكل احواله و شئونه واسمائه وصفاته وافعاله والاحكام التي تكون المهيات كلها حقيقة راجعة الي الوجود وضرورية بالنسبة اليه لا تخرجه عن الاطلاق الذاتي فانها ليست زائدة عليه في العين بل من الاعتبارات العقلية و منبعثته عنه بدون شيء زائد او محدد قاهر فان الشيئي يمتنع ان يكون منافيا ومقيدا لمبدئه فظهر من ذلك ان الوجود من حیث هو هو لیس بکلی مفهومی ذی افراد حتی یکون مشککاً بل و لافی تجلیه و ومعيته القيومية تفاوت من جانب الحق والحقيقة ماتري في خلق الرحمن من تفاوت حتى قيل انا انت انت نحن نحن هو \_ والكل في هوهو فاسئل عن من وصل فانظهور الشيئي بما هو ظهوره لاحكم له في ذاته بل الحكم للظاهر فالمظهر و الظاهر شيئي

واجد بالحقيقة ومختلفان بالاعتبارفان وجود الحق باعتبارظهوره مران لرؤية الاعيان فانها صور وهيئات ادراكية .

تترائى بنور الوجود الاضافي الذي حصل من توجه الذات من غيب هويتها و عدم تناهيها الى الحضرة الاحاطة والتناهي وصيرورته مصورا بصورة ما توجه اليه من الاحوال والاسماء فيما قابله من اعدام الاعيان الثابتة ويقال لكل صورة ظهر الفاعل والموثر فيقابله واثره بصورة ذلك القابل والاثرمرنبة اذاكانت كلية كيف والتفاوت بالاشدية والاولوية والاقدمية ومقابلاتها لايتصور الابنسبة البعض الي البعض فاذاكان الاشدية مثلا معتبرا في الوجود الواجب كان في قوامه محتاجا بالشديد و كذلك الشديد المقابل للضعيف للتضائف فالتفاوت راجع اليي ظهور الاعيان في ظاهر العلم الحسب استعداداتها وبحسب ما اقتضى تعين تلك الاعيان بل التفاوت في حكاية الاشياء التي هي عُين الحكايات لاختلاف الادراكات التي تحصل بها الصورو الظلال وتشير اليجهات الفرق والانفصال ضرورة ان الانفصال والفقدان لميقع بين مراتب الوجود في نفس الامر ولم يقع الخطاء من القلم الصنع فالماهيات الاعتبارية والاعيان المتكثرة في ظاهر العلم التي ظهرت بواسطة الوجودمثبتة للتفاوت والاختلاف في تجلى الوجود وظهوره بحسب المراتب وحيث لم يكن الامتياز في مابين الوجودات و المراتب بامـورخارجة عـن نفس الوجود المطلق وباطنه فما به الامتياز فيها عينما به الاشتراك الذي هوامرعيني لان هذه الكثرة منبعثة عن الوحدة الحقيقة التي ليست مقابلة للكثرة و كلّهامجتمعة في مقام الجمع كما ان لتلك الوحدة معية قيومية لتلك الكثرة فما وقع في اوائل خواشي الاسفار للطباطبائي من ان الوجود بما هو وجود حقيقة مشككة موجب للاشتراك المشتق من الشرك (لوكان فيهما الهة الا الله لفسدتا) كمالاوجه لما علقه الفاضل على الفصوص من كون التشكيك في الحقيقة التي في مقابل المفهوم فان التشكيك في الظل و مفهوم الوجود حقيقة ايضا مرتبة من مراتب ظل حقيقته لا في

الظل ايضاعلى ما هو عليه فانه من هذه الجهة الباطنية الغيبية عبارة عن التجلى الاول ومنسوب الى الحق لغلبة حكم الوحدة والاطلاق بل من حيث ظاهره و صيرورته متصوراً بصور القابليات في مقام التفرقة وصيرورته صور امدركة بالادراكات الحصولية الفرفية ومنشأ الاشتباه ظنهم ان مطلق الوجود كسائر المطلقات ،

ليس له ِتحقق و تقوم الا في ضمن الافراد و انه اعتبار مـن الاعتبارات الكلية المفهومية بالادراكات الحصولية الغالبة عليها احكام القيود الكونية والكثرة الفرقية المستهلكة فيها حكم الوحدة و الاطلاق و غفلوا عن احتياجه حينتذ بالوجود العيني الذي يتحقق به ذلك المفهوم فيسئل عنهم من حال ذلك الوجود الذي يتحقق بهذلك المفهوم حتى يصير فرداً له هل هو واحد في العين او متعدد بالمشار كـة العينية او بالمباينة العينية فان اختاروا انه واحد لا يمكنهم القول بالتشكيك فانه مستلزم للتعدد و الافراد المختلفة وان اختارواالتعدد مع الاشتراك العيني والاطلاق الخارجي فيقال في مقام اطلاق الطبيعة كيف يتحقق الافراد ضرورة تاخر صدق الافراد عن الطبيعة المطلقة الواحدة والالكان الواحد عين الكثير ومابه الامتيازعين ما به الاشتراك بلا تغاير اعتياري اصلا فانالتغاير الاعتباري ايضا يتصور اذاكان لهما حقيقة سابقةعليهما منشئاة لاعتبارهما متغابرين اذما به الامتباز متحقق و مشمول لما به الاشتراك في الامور العينية فلا بدله ايضا من شئى آخريمتاز به عن سائر المشاركات و يتسلسل او ينتهي الى ذات وحقيقة يكون ما به الامتياز فيها عين ما به الاشتراك بمعنى انه لا يكون متعددا حتى يكون له مابه الاشتراك الذي يتقوم ويتحقق بغيره وما بهالامتياز الذي هو متفرع على ما به الاشتراك بل يكون متعينا بذاته لابفرديته وامتيازه عنسائر الأفراد فان بين الأفراد بينونة عزلة قال المحقق الطوسى في شرحه الإشارات: ذلك (التشكيك) انما يتصور في حقيقة يمكن ان يجعل نازلة في محل ثابت لحال غير قار يتبدل نوعيته اذا قيس مايوجد منها في آن الي ما يوجد منها في آن آخر بحيث تجد ما

يوجد في كل آن متوسطا في المعنى الذي يكون التشكيك بحسبه بين ما يوجد في آنين يحيطان به انتهى كلامه .

وفوق كل ذى علم واعتبار عليم وصاحب اعتبار وسينكشف لك هذا فى اللطيفة التى فيها بيان وجود الحق زيادة انكشاف و ان اختاروا المبانية العينية فيقال لهم كيف بنتزع المفهوم الواحد من المتباينات التى ليس لها جهة وحدة واشتراك على ان المطابقة بين الحاكى والمحكى لازمة وليس الحاكى منظورا فيه بل المحكى و اذاكان المنظور اليه ذواتا متعددة فى نظر واحد لايصير المنظور اليه من حيث انه المنظوراليه متعددافضلاعن ان يكون متعدد امتباينا ويلزم ان يكون الوجود امر ااعتبار يا وقد حقيقنا تحققه ،

هذا خلف مع ان التشكيك الاصطلاحي المنطقي اعنى الكلّى المفهومي الذي يكون صدقه على افراده متفاوتا لايكون الافي المفهوم الاعتباري من الوجودالاثباتي ولذا قال في الاسفار:

فصل في ان مفهوم الوجود مشترك محمول على ما تحته حمل التشكيك وقريب من المنهج الثالث قال «نقاوة عرشية قد تبين مما قرع سمعك انحقيقة الوجود من حيث هو غير مقيد بالاطلاق والتقييد والكلّية والجزئية والعموم والخصوص ولاهو واحد بوحدة زائدة عليه و لا كثير ولامتشخص بتشخص زائد على ذاته كما سنزيدك انكشافا ولامبهم بل ليس له في ذاته اللا ألتحصل و الفعلية والظهور وانما تلحقه هذه المعانى الامكانية والمفهومات الكلية و الا وصاف الاعتبارية و النعوت الذهنية بحسب مراتبه ومقاماته المنبه عليها بقوله تعالى «رفيع الدرجات» فيصير مطلقا ومقيد اوكليا وجزئيا وواحداو كثيرا من غير حصول التغيّر في ذاته وحقيقته وقال في الفصل المعنون في تتمه الكلام في العلة والمعلول واظهارشي من الخبايا فكذلك هداني ربي بالبرهان النير العرشي الى صراط مستقيم من كون الموجود والوجود منحصراً في حقيقة واحدة

شخصية لاشريك له فى الموجودية الحقيقية ولا ثانى له فى العين وليس فى دار الوجود غيره دياروكلما يترائى فى عالم الوجود انه غير المعبود فانما هو من ظهورات ذاته و تجليات صفاته التى فى الحقيقة عين ذاته انتهى .

فالتشكيك في الموجودية التي هي الاثر الحاصل من ايجاد الحق للمهيات بالعرض فان نسب الوجود اليهاهي الوجودات الاضافية المترتبة بحسب عدم الافتفار الى واسطة وشرط والاحتياج اليهابواحداوبا كثروقال في الرسالة المسمى «بايقاظ النائمين» الاكابر كثيرا ما يطلقون الوجود على المعنى الظلى فيحملونه على المراتب (التعينات) والوجودات الخاصة فيجرى عليه احكامها و قال في الشواهد الربوبية في الاشراق الثالث من المشهد الاول:

ان شمول الوجود ليس كشمول الكلى للجزئيات كما اشرنا اليه بل شموله من باب الانبساط والسريان على هيا كل الماهيات سريانا مجهول التصور مع كونه امرا شخصيا متشخصا بذاته مشخصاً لما يوجدبه من ذوات الماهيات الكلية و كون العام و المطلق متحققا في ضمن الخاص و الفرد انما هو في الاشياء التي لم تكن ذواتهم عين التحقق والثبوت واما في الوجود المطلق الذي عين التحقق و الثبوت فلايتوقف على وجود آخر وتحصيل الحاصل.

## ٣ ـ لطيفة في الوجو دالحق

إعلم ان التعينات عوارض وعرضيات للحقيقة المطلقة الوجودية السارية لانها تنفك عنها ولاتدور معها حيثما دارت وان كانت تلك الحقيقة ذاتية لها بالمعنى الاعم للذاتى ويمعنى انها تمام ذواتها وليس فيهاشئى خارج عنها ومن هذا لعروض يتفطن اللبيب ان لهذه الطبيعة الوجودية الاطلافية المعروضة للتعينات حقيقة هى الوجود الحق الثابت من حيت هوهو بدون شئى من التعينات المحددية بمعنى عدم كونه متعينافى مقام ثبوت ذاته لان ثبوت التعين للحقيقة المطلقة وعروضها لها معلل ولاتكون علته

نفس الطبيعة السارية والالكان معها حيثما دارت

وايضا لما توقف ظهورالمطلق في اطلاقه على التعينات فان مع عدمها لم يكن المطلق مطلقا كما ان التعين يتوقف عليه في وجوده كتوقف كل واحدة من الهيولي والصورة على الأخرى وانكان هذا التوقف افتقار الشرط لأافتقار العلة و بعدتنزله من كماله الذاتي الاطلاقي الى الشئون التي ظهرت في العلم الذي هو عين ذات حقيقة فالتوقف لبعض اسمائه وصفاته واحواله على البعض لآله من حيث ثبوته للحق الثابت بالذات وليست علة العروض نفس ذاك التعين للزوم توقف الشئي على نفسه ولا تعينا وحيثية تعيلية اخرى مما شملته الطبيعة المطلقة الوجودية لان الكلام فيه كالكلامفي هذالتعين فلابدان تكون علة العروض خارجة عن الطبيعة المطلقة ومحققة ومقررة لتلك الحقيقة الاطلاقية وعلم من ذلك ان الحق لايتعين فيمتعين ولافي تعقل وانكان مح كل تعين وتعقل وفيه لكن بحسبه لاعلى ماهوعليه ولاعلى ما هو لنفسه عندنفسه فكل اشارة و حكم من العقل لايتعلق الابما تعين عنده من الحق لا بالحق من حيث ذاته ولامن حيث علمه بذاته اذلامطابقة لشئي مما تعين عندالعقل لهتعالي لكن هذا من باب التخصص لاالتخصيص.

وايضا كل ما للتعقل مدخلية فيه فهو من الاعتباريات التى لابدلها منحقيقة ثابتة مع قطع النظر عن ذالك الشئى الذى للتعقل و الاعتبار مدخلية فيه فهو من الاعتباريات التى لابدلها من حقيقة ثابتة مع القطع النظر عن ذلك الشئى الذى للتعقل والاعتبار مدخلية في قوامه فكما انا باشتراك الوجودات المقيدة في امرعيني التى كل واحد منها حصة من حصص اشراق نور الوجود المطلق مصورا بصورة تعين من التعينات فهمنا الوجود المطلق كذلك ن مربوطية الاطلاق والعموم بالاعتبار والادراك نفهم انه لابدله من معتبر ومدرك حتى يتحقق وهو الوجود المتحقق بالذات

وايضا نعلم ان الوجود من حيث هوهو مع قطع النظر عن جميع الاعتبارات و

الحيثيات يكون بحيث لوتعةل ينتزع منه العقل مفهوم الوجود ويحكم عليه بانه موجود بالذات لانه نفس الوجود و ثبوت الشئى لنفسه ضرورى و سلبه عنه ممتنع وهذا بعينه معنى الوجوب فالوجود من حيث هو واجب بالذات لايمكن عدم تحققه كيف والوجود حيثة ذاته بعينه حيثية الثبوت و التحقق فيمتنع كونه من تلك الحيثية عدما للزوم الانقلاب و خلاف الفرض ولا طريان العدم عليه بالذات واتصافه به للزوم اجتماع النقيضين. ولذلك لا يكون مشككالكون الشك بوجه من الوجوه ماخوذا في ما يكون مشككالفي الله شك

وایضاالموجود امامطلق ذاتیحقیقی بحیث لایکون موجودیته مخصوصة بمرتبة و مکان ولا بحال وزمان ولا بتقدیر خاص و قید مخصوص

و امنا مقيد بقيد وان كان قيده الحلاقا فلايوجد الله في ذلك القيد ويصدق عليه المعدوم والسلب بنحومن الانحاء باعتبارعدم ذلك القيد بخلاف الاول فان عدم وجوده بنحومن الانحاء خلاف الفرض ومن المعلوم مايكون كذلك يكون موجودا بالذات و واجبا وجوده فه لوجود من حيث هووجود واجب « أفي الله شك فاطر السموات والارض وبهذه البيان بظهر ان التعدد الذي بيناه في الوجود من المقيد والمطلق والحق بجعل الحق مقابلا للمطلق والمقيد انما هو باعتبار ملاحظتنا وبياننا لافي نفس الامر كماان الشئي الواحدالذي تصورناهم ازامتعددة لايصير متعدد ابتلك التصورات وان كان متصوراتنا معددة بتعدد التصورات.

وسر كلذلك ان كلقيد وجودى اوعدمى حتى الاطلاق والعموم من حيت وجوديته يرجع الى الوجود ولايكون في صرف الشئى امتياز وتعددومن حيث عدميته يكشف عن عدم كون ما اجتمع معه من الوجود حقيقة الوجود والالزم اجتماع النقيضين بل هو عبارة عن ظهور الوجود بصورة شئى من التعينات والماهيات ومنهنا يعلم ان كلماكان متعددا من اى شئى من الاشياء لايكون حقيقة ذلك الشئى بل ظهوره واطواره وصوره وبالجمله كل قيد حتى الاطلاق والعموم لايتصور الا بقيد عدمى مستلزم للتركيب

هو من خواص الممكن فالتركيب اذاكان حقيقيا لابدله من قاهريفنى الاشياء الاجرائية ويسويها ويلقى صورته وظهوره فيها بحيث لا تكون الاشيئا واحدا نسبته الى تلك الاجزاء نسبة واحدة ويصدق في حقه كلها ويستوى هوعليها جميعا وذلك القاهر لوكان مركبا ومحدودا ايضا لابدله من قاهر محدد وهكذا الى أن ينتهى الى الواحد القهار

وايضا كل تركيب لابدله منحدو ماهيةووجود الماهية والعدمامر نسبىعرضي لابدله ان ينتهي الى مايكون في ذاته وجود اوموجودا بالذات فان لاتصافه بالوجود حيث لم بكن ذاتيا لهوعين ذاته واسطة وعلة ولم تكن ذاته للزوم كون معطى الوجود موجودا قبل الاعطاء وعدم امكان اعطاء الفاقد للوجود فان كانت موجودة بوجود آخر يلزم التسلسل وانحصار الامور المترتبة الغيرالمتناهية بين العارض والمعروض وان كانت موجودة بذلك الوجود المتحققة به يلزم الدور المستلزم لاجتماع النقيضين ومما ذكرناه ظهر ان الوجود الواجب بالذات ليس فردا خاصا من افراد الوجود المطلق و مقابلا للوجودات الخاصة الممكنة وخصوصيته عبارة عن تجرده عن المهية فانالتجرد عن المهية قيد من القيور الاعتبارية التي لايمكن ان يكون لها مدخلية في ذات الواجب الوجود مع انه يلزمه عدم المقارنة بالمهيات وعدمصيرورة شئى منها موجودا حيثانها لاتصير موجودة الا بالاضافة الى الوجود وقال صاحب الاسفار في التعقيب الثالت للفصل الذي هو في التوحيد وظهر مما ذكرناه ان القول بأن ذات الباري موجود خاص كلام محصل لأغبار عليه بشرط أن يتفطن قائله بأن المراد منه ليس أن ذاته عن هذا المفهوم الكلي اوعين فرد من افراده الذاتية حتى تكون نسبته الىذلك الفرد كنسبة الذاتي الى الذات لانك قد علمت ان مفهوم الوجود و الموجود وكذا مفهوم التشخص والمشخص والجزئي الحقيقي والهوية وامثالها ليستلهاافر اداذاتية كماللاجناس والانواع وانماهي عنوانات ذهنية وحكايات لاحاد و افراد لاوجود لها في الذهن حتى يعرضها العموم والاشتراك لكن لما كان مفهوم الوجود و الموجود قد يصدق على المورخارجية

بالذات بلا اعتبار قيد آخر . ر

وقد يصدق على امور اخرى لابالذات بل بواسطة قيد آخر يقال للقسم الاول إنه وجود وموجود بذاته ويقال للقسم الثانى إنه موجودلابذاته بل بالعرض ولما كانت الوجودات الخاصة مشتركة في هذا المفهوم الانتزاعى العقلى الذي يكون حكاية عنها فلابد ان يكون للجميع اتفاق في سنخ الوجود الحقيقي ولابد مع ذلك من امتياز بينها اما بالكمال والنقص و الغنى والفقرا والتقدم والتأخراوباوصاف زائدة و بذلك يتوسل الى نفى تعدد الواجب بالذات

اقول: الافراد في الجزئي الحقيقي والتشخص والمشخش وامثالها تتصورلكون افرادها ذوات ذاتيات اخرى أقان العرضي لايتصور لما لم يكن له ذات وذاتي.

وايضا من المعلومان الحاكي والعنوان الواحدلا بشيربالا إلى عين واحدةومعني فارد وان كان ذلك المعنى الواحد متعدرا من جهة احرى الكن الوجود من حيث انه متحقق بالذاتوفي ذاته وجود ولاشئي يتقدم عليه حتى يكون ذاتياله لايمكن ان يكون متعددا وذا افراد وتكثر فان الكثرة امر عدمي مستلزم لفقدان نحومن الوجود اذلو كان وجود يالكان كل كثير كثرته امراوجود يا زائدا على آحاده وبانضمام ذلك الامر الوجودي الى آحاده تحصل كثرة اخرى عدد آحاده زائد على تلك الاحاد الاولية بواحد وتحصل كثرةاخرى وهكذاالي غيرالنهاية واذاكان الكثرة امراعدميا فالوحدة وجودية راجعة الى عين الوجود كيف وكون الشئي في ذاته متكثرا ببطل كل واحد كون غيره ذلك الشيي لمدخلية خصوصيته في ذلك الشيي وعدم غيره واجدا لتلك الخصوصية للتغاير المفروض بفرض الكثرة مع ان الكلام في الشئي الواحد فكونه متكثرا اجتماع النقيضين وخلاف الفرض وسيجيئي ان الوحدة الحقيقية لااشعار فيه بالكثرة حتى بعنوان عدمها وان كانت واجدة للكثرة المشاهدة التي يعبر عن كلياتها بالماهيات وعن جزئياتها بالهويات من جهة الكمال والوجود لايغادر صغيرةولا كبيرة

الا احصيها والالزم الفقدان والتركيب من الوجدان والفقدان و حيث كان العلم من جملة الكمالات الوجودية التي لا يخرج عن حيطة الوجود كان الذات عالمة بذاتها و وبشئونها الذاتية وكان علمه الذي هو عين الذات واحدا ومتعلقه الذاتي اولا و بالدات ايضا واحدا ولكن لكون وحدته حقيقية يكون العلم متعلقا بكل ماله شأنية التحقق من الاشياء فانها مشمول علمه الذاتي لا يعزب عن علمه مثقال ذرة في الارض ولافي السماء فكان الاختلاف والتكثر في نسب العلم بحسب متعلقاته وبهذه الحيثية يكون العلم تابعا للمعلوم فحقيقة الكثرة المشاهدة ليست الاظهور كمالاته ونسب وجوده وافعاله اينما تولوا فثم وجه الله والصور المشاهدة الممتازة الموجودة بالعرض كسراب بقيعة يحسبها الظلمان ماء حتى إذجاء ملم يحده شيئًا ووجدالله عنده فوفية حسابه وكل شئي هالك (دائما) الاوجهه وان ما تدعونه من دونه الباطل.

وفال رسولالله وَاللهُ عَلَيْهُ وَاصدق كلمة قاله العرب قول بيد الاكل شيى ماخلاالله باطل ـ وكل نعيم لامحالة زائل

و قال أمير المؤمنين الله كان الله و لم يكن معه شيى والان كما كان لعدم التغير في ذاته .

فليس وجود الحق فردا خاصا للوجود المطلق و له خصوصية في عرض سائر الخصوصيات حتى يلزم التركيب والتسلسل في على على على ما به الاشتراك بينه وبين سائر الافراد مع ان هذه العلل محصور بين الحاصرين المعروض والعارض و ان قلت : هذا لاعتبار الذي هوعدم الخصوصية في نظر العقل ايضا خصوصية وقيد في مقابل سائر الخصوصيات .

قلت: هذه الخصوصية اعتبارى حتى بالنسبة الى سائر الخصوصيات الاعتبارية فانها ليست في نفس الامر بل بواسطة اللحاظ و مع ذلك لايصل هذا الحكم و التعين الى الوجود الحقبل لما ظهر منه عندالعقل ولذا جعله الفلاسفة فردا من افراد المطلق

والحال انه ما فوق المطلق والمقيد ومن هنا قيل ، الجمع امرمعقول يرى أثره و لا يشهد عينه كما قال محيى الدين: الجمع (جمع الجمع فان الجمع المقابل للتفرقة تفرقة بوجه اذهو مشاهدة الوحدة والحق في مقام عدم الخلق التي تسمى بالحقيقة وعين اليقين وهي رسم و مشاهدة للكثرة بوجه للتضائف و التقابل و لاثبات له مع مشاهدة الكثرة فالجمع بلاتفرقة لاتحصل الا بالجمع مع التفرقه المسمى بحق اليقين) حاللا وجود لعينه وله التحكم ليس في الاحاد ،

ويالجملةان كان المرادمناالخصوصية التي أثبتوها للواجب هيالحقيقة وكونه وجود احقا فنعم الوفاق وحينئذ لافرد ولاوجودآخر يقابله كما قال امير المؤمنين عليه السلام لأن مالا ثاني له لايدخل في باب الاعداد و ان كان المراد من الخصوصية ما به يمتاز به عن الفرد الآخر المشترك معه في عنوان ومفهوم و أن كان ذالك العنوان و المفهوم عرضيا فلا نقول به لعدم عنوان ذاتي اوعرضي مشترك بينه و بين غيره بحيث يكون فردا لذلك المفهوم وتكون له افراداخرمقابلة له حتى يحتاج الى ما به يمتاز عنها فان العنوان المشترك وأن كان عرضيالابدان يكون في العين ما يحاذيه أويكون منشألانتراعهفي جميعافراءه فانالعنوان الواحدوالمفهوم الفارد لاينتزعمن المتباينات بما هي متباينات وحينتَّذ يتركب ممابه الاشتراك ومابه الامتياز و المركب لايكون واجبالمامروباتفاقجميع الفلاسفه كيف والاطلاق والتقيد والتعين نسب ذاتية للوجود وليست زائدة عليها الافي الاعتبار والتعقل دونالوجود والتعين عبارةعن حدوثظهور الوجود من وجه معين للعين القابل للوجود بحسب خصوصيتها الذاتية ولذا يمكن ان ينسلخ عنه ويتعين بتعين اخر وظهور الشئي لايبانيه والالم يكن ظهورا له بلحجابا والمباينة الذاتيةكالمعية الذاتيةتلازم الانفراد والاستقلال لكل واحد بوجه منالوجوه والمعلول متقوم بالعلة وظهور لصفاتها فضلاعن التجلى الذاتىفالمعلول ليس معالغلة الا بمعية العلة معه والالم بكن المعلول اولى بكونهمعلولا من العلة وبالعكس لكونه

على هذا الفرض متحصل القوام بذاته في اواخر المرحلة السادسته من الاسفار فصل في الكشف عما هو البغية القصوى والغاية العظمى (وحدة الوجود) من المباحث الماضية كما ان الموجد لشى بالحقيقة مايكون جوهر ذاته وسنخ حقيقته فياضابان يكون ما بحسب تجوهر حقيقتها هو بعينه ما بحسب تجوهر فاعليتها فيكون فاعلا بحتالاانه شئى يوصف ذلك الشئى بانه فاعل فكذلك المعلول ما يكون بذاته اثرا ومفاضا لاشئى اخر غير المستى معلولالا يكون هو بالذات اثر احتى يكون هناك امران ولو بحسب تحليل العقل واعتباره احدهما شئى والاخر اثر فلا يكون عندال تحليل المعلول بالذات اللا العقل واعتباره احدهما شئى والاخر اثر فلا يكون عندال المعلول بالذات اللا العقل واعتباره احدهما شئى والاخر اثر فلا يكون عندال المعلول بالذات اللا العقل واعتباره احدهما شئى والاخر اثر فلا يكون عندال المعلول بالذات اللا بضرب من التجوز دفعا للدورو التسلسل ...

فاذا كان هذا هكذا يتبن و يتحقق ان هذا المسمى بالمعلول ليست احقيقته هوية مباينةلحقيقة علته المفيضة اياه حتى يكون للعقل ان يشير الى هوية ذات المعلول مع قطع النظر عن هوية موجدها فيكون هويتان مستقلتان فى التعقل احديهما مفيضة والاخرى مفاضة اذلو كان كذلك لزم ان يكون للمعلول ذات سوى معنى كونه معلولا لكونه متعقلا من غير تعقل علته واضافته اليها والمعلول بما هو معلول لا يعقل الامخلول مضافا الى العلة فانفسخ ما اصلناه من الضابطفى كون الشئى علة ومعلولا هف فان المعلول بالذات لاحقيقة له بهذا الاعتبار سوى كونه مضافا ولاحقا ولامعنى له غير كونه اثر او تابعا من دون ذات تكون معروضة لهذه المعانى كما ان العلة المفيضة على الاطلاق انما كونها اصلا ومبدء ومصمود االيه وملحوقا به ومتبوعا هو عين ذاته ...

والباقى شئونه وهوالذات وغيره اسمائه ونعوته ... فما وصفناه اولاان فى الوجود علة ومعلولا بحسب النظر الجليل قدآل آخر الامر بحسب السلوك العرفانى الى كون العلة منهما امر احقيقيا والمعلول جهة منجهاته ورجعت علية المسمى بالعلة و تاثير وللمعلول الى تطوره بطور و تحيثه بحيثية لاانفصال شئى مباين عنه .

وقال امير المؤمنين توحيده تمييزه عن خلقه و حكم التمييز بينونة صفة (كهو

موجود و غيره ليس بموجود الا ان يرجع سلبه الى جهة عدمية له تعالى و سلب نعمة عنه وهكذا في سائر الصفات فهو عالم قادروغيره جاهل عاجز ) لابنيونة عزلة (ذاتية) تنبيه اعلم ان يعض العرفاء عبر عن الوجود الحق بالوجود المطلق يعنى المطلق عن الاطلاق والتقيد وسلب الاوصاف التي توجب التحديد لاالمطلق الذي يوجد بقيده كما ان الخفاء قد يراد منه عدم الظهور لاالخفاء المقابل للظهور كما في كنت كنزامخفيا لكنه مقابل للعدم المطلق وفيه ايضا اشعاربالقيد والوصف ضرورة ان اعتبار سلبشئي مستلزم لملاحظة ذلك الشئى واعتباره والاطلاق يثبت حيث يتصور التقيد والجمع يكون في مقابل التفرقة و الخفاء المذكور ايضا راجع الى الاحدية لا الذات من حيث هوهو وعلى اي حال هذه الاوصاف تكون من الاعتبارات التيلامدخلية لها في الذات المتحققة بالذات السابقة على جميع الاعتبارات والاوصاف و انكان الوجود الحق معها و لكن لما يوجب توهم صدق العكس والتحددله قال حضرة الشيخ علاء الدولةالسمناني لدفع التوهم وجود الحق هوالله والمطلق فعله والمقيد اثره فان الحق حيث انه ثابت فيذاته بذاته لا يحصل ذاته لغيره بحيث يلزم الانتقال والانقلاب في ذاته بـل لاغير كما قال الصادق عَالِيُكُمْ كان ثم شئى فيكون الله اكبر منه فلوكان حين قولنا الله اكبر شئى اخر بحيث يصح الافضلية بوجه لما احتاج الى ان يقصد انه اكبر من ان يوصف

## ٤ ـ لطيفة في وحدة الوجود

اعلم ان ما يحصل للغير الاعتبارى هو ظهور الوجود و ايجاده الذى ينتهى الى الحركة الايجادية الحبية المنتهية الى المشية والوجود المطلق وغير الرسول الختمى ومن تاب معه من الورثة الالهية لايدرك التجلى الاول والامرعلى ما هوعليه من حقيقته القرانية التى هى معرفة الحق بلا احتجاب ما تدرى ما الكتاب ولا الايمان بحقيقة ما ثيتهما الا انت ومن تاب معك فان ادراك الشئى بوجه ماغير ادراك كنه الشئى وحقيقته ولايمكن لغيرهم المشاهدة الامن وراء حجب الانفس التى تجلى الحق بهالهم واحتجب

بها عنهم ولذا كان محمد حجاب الشوالكل تحت لوائه وكان حضرة امير المؤمنين حاملا للوائه لانه متحمل لكماله ولا تكون الذات المتحققة في ذاته عين الحركة ولاالمشية فان لم ينسب ذلك الظهور الى قابل ولوحظ به شئى من الاشياء التى ليست حقيقته الانور الوجود واشراقه كما مضى بيانه وانتقل به اليه تعالى بحيث لايرى الاثر الامنه تعالى فهو علم اليقين.

وان ارتفع السالك عن التقيدات وشاهدالنورمنسوبا الى المنير الحق فهو عين اليقين فان الأيجاد فرع الوجود والتأثير الذاتى والايجاد الابتدائى لايمكن ان يكون ماهية من الماهيات المتباينة الذوات حيت انه الفائم بالفاعل والمفعول المطلق بالذات ونفس التذويت و الارتباط لاما يقع عليه الفعل اعنى ما يتصور بصورته و يتقيد به ويستتبعه الفاعل بحيث يرى ذلك الشئى وليس فى الحقيقة سوى الفيض والافاضة و هو بذاته حصة وشأن من شئون الفعل واطواره و بهذا المعنى تكون الماهيات مجعولات وموجودات بالحقيقة بل موجودات بالعرض كما انها بالجعل الذاتى ليست بمجعولات وموجودات بالحقيقة بل من حيث ذواتها التى يعتبرها الوهم ليست يموجودات اصلافانها متباينة بالبينونة العزلية ومن حيت انها اسماء وصفات وشئون لله لاتكون بحياله وقباله .

وان لم يكن ذلك الظهور والنور الذى به يشاهد الحق غير المشاهد الرائى بل تحقق ذاته بذلك الظهور والنور ووجد نفسه ظهوراً للحق كما هو و غيره كذلك فى نفس الامر بحيت لاحظ الحقوشاهده لانفسه وذاته وصار مرتبطا اليه بالتجلى الصفاتى بحسب ادراكه وشعوره.

ايضا فهوحق اليقين بل لابد فيه منظهوره ومعروفيته بالمربوب بماانه رب لاانه مربوب حتى يحصل برداليقين بالتجلى الذاتى الذى لا يبقى للغير عينا ولا اثر افاينما تولوافتم وجهالله ، فصارعالما ربانيا حيثلم تبق فيه نسبة الااليه تعالى. ويرى الحق مع كل شئى بالمعية القيومية ولايكون شئى متباينا له تعالى في نظره كماهو كذلك في الحقيقة ضروران

المباينة تنافى المعية القيومية التى لاقوام ولاتحقق للمتقوم ذاتا بدون المقوم فى حديث ليلة القدر قال حضرة الباقر عَلَيْ زعم (قال) ابن عبّاس انه من الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا فقلت هل رأيت الملائكة يابن عباس تخبرك بولايتها لك فى الدنيا والاخرة مع الامن من الخوف والحزن الحديث.

فظهران الحق كمالاينقلببان يبطل ذاتهويسير شيئاً آخراوشخا من الاشخاص لوجوب وجوده على ان اتحاد الموجودين ممتنع فانمع بقائهما او مع زوالهما لايكونا واحدا ومع زوال احدهما لم يتحداليضا فان الباقى باق والزائل باطل ولايتحد الوجود مع العدم ولاصورة خارجة عن هذه الشقوق الا ان يكون بينو تة احدهما عن الاخر بالصفة والتعين الاعتبارى ويزول تعينه ويرجع وجوده الى الاخر بظهورانه له والحق لايكون متعينا ولا هولشئى اخر حتى يفنى فيه كذلك لايرى بالذات ولايدخل فى حس مشترك وكما لايرى لا يعلم و لايدخل فى عقل وادراك كماورد:

ان الله احتجب عن العقول كما احتجب عن الابصار وظهر من ذلك ايضا ان مأ يعلم من الحق يرى إذا صفى البصر وارتفع الى مقام الروح وانقلب إلى اهله مسرورا و يمكن التحقق الكامل به بالسير الى الوحدة و الفنا فيها و البقاء بها فان شأن العقل توحيد الكثير وتكثير الواحد ولذاكان مكلفا بالدين الذى هو عبارة عن نفى الكثرة والموت الاختيارى والرجوع الى الوحدة والحياة التى لافناء لهافا به ظهروه وصفاته بل احكام صفاته وحقيقتا لاذاته فان الذات الظاهرة بالصفة ليستهى الذات المتحققة بالذات مع تلك الصفة بل الصفة الحاكمة والفور بما هوصفة وظهور لاتكون سوى الذات الظاهرة بها ولايمكن ان تلاحظ الصفة والظهور بما هوصفة وظهور لاتكون سوى الذات الظاهرة بها ولايمكن ان تلاحظ تلك الصفة الااذالوحظت صفة اخرى مقابلة لهافانا إذا راينا قائما مثلا لانلتف الى القيام نفسه الا اذا تصورنا حالة القعود فهى هيئة الذات وظله وهيئة الشئى وظله وصورته ليسك بالمثنى بالحقيقة وانما هى حاله وشأنه وما ظهر الشئى بهيئته لاشئى آخر غير ذلك الشئى بالحقيقة وانما هى حاله وشأنه وما ظهر الشئى بهيئته لاشئى آخر غير ذلك الشئى بالحقيقة وانما هى حاله وشأنه وما ظهر الشئى بهيئته لاشئى آخر غير ذلك الشئى بالحقيقة وانما هى حاله وشأنه وما ظهر الشئى بهيئته لاشئى المؤلمة والما والما الشئى بالحقيقة وانما هى حاله وشأنه وما ظهر الشئى بهيئته لاشئى المؤلمة والما والما

فغيرية العنوان للمعنون و المظهر للظاهرباعتبار كون كل واحد منهما امرا نسبياو عينية كل منهما باعتبارالمرآتية والحكاية ،

وايضا العلم عبارة عن الاحاطة والاطلاع على المعلوم وتمييزه عماعداه وتحديده ولمالم تكن الذات الالهية محدودة ومتميزة فلم يكن لغيرها العلم الحقيقي بها بللاغير في مقام الذات حتى تحتاج الى العلم والتميز وفي مقام اعتبار الغير لا تحصل الذات بالذات فانه تحصيل للحاصل وانتقال للثابت هف

قال الفيض في عين اليقين : سؤال : فيكون كل وجود واجبا اذلامعني للواجب سوى ما يكون تحققه بنفسه .

جواب معنى وجود الواجب (وجوب الوجود) انه مقتضى ذاته من غير احتياج الى فاعل وقابل ومعنى تحقق الوجود بنفسه انه اذاحصل اما بذاته كما فى الواجب اوبفاعل كما فى غيره لم يفتقر الى وجود آخريقوم به بخلاف غيره من الماهيات وهذا لاينافى امكانه الذاتى لان معنى الامكان فى الوجود ان يكون تعلقى الذات ارتباطى الحقيقة وهو يجامع الضرورة الذاتية بل هو عينها

واميًا الامكان بمعنى لاضرورة الوجود والعدم فهو مختص بالماهيات كذا اجاب استادنا الاجل صدرالدين محمّد بن ابراهيم الشيرازى سلّمه الله وابقاء و تحقيق المقام ما ذكره بعض العرفاء فاستمع له:

وصل: الممكن هوالوجود المتعين فامكانه من حيث تعينه ووجوبه من حيث حقيقته وذلك ان التعين نسبة عقلية فهى بالنسبة الى المرجح واجبة للمتعين والتعين هو حدوث ظهور الوجود من وجه معين يعينه القابل المعين للوجود بحسب خصوصه الذاتى فيمكن بالنظر الى كل تعين حادث للوجود ان ينسلخ الوجود عنه ويتعين تعينا آخر وينعدم التعين الاو ل اذنفس التعين هوالواجب للوجود الحق السارى فى الحقايق بمعنى انه شرط لظهوره فى المراتب لالتحققه فى ذاته والا لا نقلب الواجب ممكناو

ليس كل تعين معينا واجبا له على التعين الا لموجباته و الوجود المتعين لا ينقلب عدما بل ينقلب تعينات اخر غير تعينات قبلها فتحقق من هذا حقيقة الامكان للتعين المعين وهو نسبة عدمية في الوجود فهو بين عدم ووجود فمهما رجع الحق إلى افاضة نورالوجود على ذلك الوجه المعين بقى موجود اوالتحقيق انه لايبقى آنين بل يتبدل مع الانات وان اعرض عنه التعلى الوجودي انعدم وعاد الي اصله هذا اصل الامكان.

وامّا اسم الغير والسوى للممكنات فذاك من حيث اميازاتها النسبية والذاتية بالخصوصيات الاصلية فهي من هذا الوجه اغيار بعضها مع بعض .

وامنا غيريتها للوجود المطلق الحق فمن حيث ان كلا منها تعين مخصوص للوجود الراحد بالحقيقة يغاير بخصوصيته و الوجود الحق المطلق لايغاير الكل ولا ينحص فى الجزء نسبا ذاتيه له فهو لاينحص فى الجزء ولا يغاير البعض لكون كلية الكل وجزئية الجزء نسبا ذاتيه له فهو لاينحص فى الجزء ولا فى الكل فهو مع كونه فيهما عينهما لايغاير كلا منهما فى خصوصهما ولكن غيريته ، فى احدية جمعه الاطلاقى مطلقة عن الكلية والجزئية والاطلاق فما فى الحقيقة الاوجود مطلق ووجود مقيد وحقيقة الوجود فيهما حقيقة واحدة والاطلاق و التعين و التقيد نسب ذاتية له وتلك المعانى و النسب ليست زائدة عليها اللا فى التعقل دون الوجود فلا تمايز و لا تغاير اللا فى التعقل و لكن العقول الضعيفة تغلط و لنزدك من كلامه و بيانه فانصت .

وصل: وجود الممكنات ليس يغاير الوجود الحق الباطن المجرد عن الاعيان والمظاهر الابنسب واعتبارات كالظهور والتعين والتعدد الحاصل بالاقتران وقبول حكم الاشتراك و نحو ذلك من النتعوت التى تلحقه بواسطة التتعلق بالمظاهر الملوجود اعتباران:

احدهما من حيث كونه وجود افحسب وهوالحق وانه من هذا الوجه لاكثرة

ولاتي كيب ولاصفة ولانعت ولااسم ولا رسم ولا نسبة ولاحكم بل وجود بحت والاعتبار الاخر من حيث اقترانه بالممكنات وشروق نوره على اعيان الموجودات و هوسبحانه اذا اعتبر تعين وجوده مقيدا بالصفات اللازمة لكل متعين من الاعيان الممكنة فان ذلك التعين و التشخص يسمّى خلقا و سوى وينضاف اليه سبحانه اذ ذاك كل وصف و يسمى بكل اسم و يقبل كل حكم و يتقيد بكل وسم و يدرك بكل مشعر من بصر وسمع وعقل وفهم وذلك لسريانه في كل شئى بنوره الذاتي المقدّس عن التجزي والانقسام والحلول في الارواح و الاجسام و لكن كل ذلك متى احب وكيف شاء وهو في كل قوت وحال قابل لهذين الحكمين المذكورين المتضادين بذاته لا بامرزائد عليه اذا شاء ظهر بكل صورة وان لم يشاء لاينضاف اليه صورة لايقدح تعينه وتشخصه واتصافه بصفاتها في كمال وجوده وعزته وقدسه ولاينافي ظهوره بها و اظهار تقيده بها و باحكامها غناه بذاته عن جميع ما وصف بالوجود واطلاقه عن كل القيود بل هوالجامع بين متماثلاتها بمنعاً فيأتلف و يختلف انتهى.

اقول: ان الاعيان الثابتة و الماهيات بحسب اعتبارها مغايرة للوجود لايضاف اليها الوجود لانها عدمية وتعيناتها العلمية بذواتها ولذلككان تعين الوجود المطلق الفائض بها وظهور احكامها بالوجود الفائض رليس لها شئى من الوجود اصلا و باعتبار عدم المغايرة تكون من شئونه والشان راجع الى المتشان ليس شئا بحياله و قباله اللاعتبارالذى هوغير معتبر فى ذات الوجود وبالجمله الوجوب كالوجود ليس ماينسب اليه بالعرض فردا مقابلا للواجب بالذات ولا ظهور شئونه موجبا لتكثره و تعدده من اليه بالعرض والوجود نعم فيما يعرضله الوجود بالعرض وينسب اليه من المهيات فوجوب الاثباتي لها كالوجود الاثباتي لها كالوجود الاثباتي لها كالوجود الاثباتي لهمرات كلها اعتبارات محضة بالنسبة الى الوجود الحق والوجود المطلق نعم حيث تنبعث المهيات المختلفة من ظهور الوجود بحسب شئونه ومراتبه والوجود المطلق نعم حيث تنبعث المهيات المختلفة من ظهور الوجود بحسب شئونه ومراتبه بنفس ذاته يقال انه مشكك بالتشكيك الخاصي التحققي الذي يغاير التشكيك المفهومي العامي قال صدر المتألهين في شرح اصول الكافي في حديث الرابع من كتاب

جوامع التوحيد:

اللمعة الرابعة في انه لا يخلوعنه شئى من الاشياء قوله في الاشياء كلها غير متمازج بها ولاباين منها بيانه ان حقيقة كل شئى وجوده الخاص به وحقيقته تعالى الوجود الصرف التام الشديد الذي لااتم منه وانما يمتاز الوجودات عن وجوده تعالى لا بفصل وجودي ولا بصفة وجودية لان كلامنهما.

ایضا نحو من الوجود (فیحتاج الی ممیز وجودی اخر و یتسلسل و حیث ان التسلسل باطل فلابدان یکون الممیز امراً عدمیاً بحیث تکون الصفة موجودة فی الذهن و الموصوف فی الخارج) بل بامور عدمیة هی مراتب نقصاناتها وقصوراتها و الاعدام بما هی اعدام لاوجود لها فلیس فی الوجود شئی موجود الاحقیقة الوجود ورشحاتها وفیضانها وقوام کل حد من حدود الوجود بمحدده و کمال کل شئی بکمال حقیقته وهو اولی به من نفسه وقد فرغنا من ببان کونه تعالی اقرب من ذات کل شئی الیه فی بعض الاحادیث الماضیة فهو تعالی فی کل شئی لابمعنی الامتزاج الذی هو من صفات الاجسام ولابمعنی الدخول و الجزئیة.

واماً صحة إطلاق في فهو باعتبار ما يتصور وبتوهم في كل موجود غيره تعالى شيئان اصل طبيعة الوجود وكونه على حده الخاص من النقص والقصور لكن الثانى كما علمت غير موجود بالحقيقة فلم يبق الانفس حقيقة الوجود التي هي ذات الاول تعالى ولكن لما كان كل مرتبة من مراتب النقصانات والتنزلات مصداقا لصدق بعض المعانى والصفات المسمى بالمهية والعين الثابت فيتوهم ان في الكون موجودات متاصلة متباينة وليس الامر كذ لكقال بعض العرفاءان من اعظم الشبه والحجب التعددات الواقعة في الوجود الواحد بموجب آثار الاعيان الثابتة فيه فيتوهم ان الاعيان ظهرت في الوجود وبالوجود وانما ظهرت آثارها في الوجود ولم تظهرهي ولا تظهر ابدا الابه لانتها لاتقتضي الظهور ومتى اخس محقق بغير هذا ونسب اليها الوجود والظهور

فانما ذلك بلسان بعض المراتب والاذواق النسبية التي انما يظهر صحتها بالنسبية الى مقام معين اومقامات مخصوصة دون مقام الكمال قال بعض اهل التحقيق:

العالم بمجموعه متغير ابداً و كل متغير يتبدل تعينه مع الانات فيوجد في كل أن متعين غير المتعين الذي هو في الان الاخر مع ان العين الواحدة التي تطرع عليها هذه التغيرات بحالها فالعين الواحدة هي حقيقة الحق المتعينة بالتعين الأول (التجلي الاول) اللازم لعلمه بذاته و هي عين الجوهر المعقول الذي قبل هذه الصور المسماة عالما ومجموع الصور اعراض طارية متبدلة في كل آن والمحجوبون لايعرفون ذلك فهم في لنبس من هذا التجدد الدائم في الكل

وامّا العارفون فانهم يرون ان الله تعالى متجلى في كل نفس بالاسماء الجمالية والجلالية معا فيخلع بالاولى على العالم خلعة الوجود ويخلعها عنه بالثانية بارجاعه اياه بل برجوعه بنفسه الى هلاكه الاصلى وبطلانه الذاتي اذكل شئي يرجع الى اصله وكل يوم هو في شأن

و ايضا كل موجود لابد له من جهة وحدة والالم يكن شيئا واحدا مع انه المفروض بل لم يكن شيئا اصلا لان كل شئى انما يكون ذلك الشئى من جهة وحدته لامن جهة كثرته فانه من تلك الجهة اشياء اخر لا ذلك الشئى فاذا كان شئى متحققا من اشياء متعددة اوجهات متكثرة كانت جهة وحدته التى بها ذلك الشئى عارضة بتلك الكثرة وكل ماتكون وحدته بالعرض لابدوان ينتهى الى ما يكون واحدا بالذات بحيت لاتكون فيه جهة كثرة اصلا ولو بالاعتبار والاشعار كاعتبار عدم الكثرة فانه ايضا نحو كثرة وكذلك الاطلاق فانهمضاف الى التقييد والاضافة لا تحصل الا بملاحظة الطرفين ولايكون ذلك الواحد الحق الحقيقي الا الوجود المتحقق بالذات قبل الكل وكذلك العلم والقدرة وسائر الكمالات الوجودية فانها في غيره تعالى تكون بالعرض وفي الحق تكون متحققة بالذات وعين ذا تهواو لل ما ينبعث من ذاته هو الوجود المطلق وفي الحق تكون متحققة بالذات وعين ذا تهواو لل ما ينبعث من ذاته هو الوجود المطلق

الواحد بالوحدة الحقة الظلية فان الواحد الحقيقي لا يكون فعله ناقصا ومتعددا بالذات والا لكان فيه جهتان فان معدرية هذا غير مصدرية ذاك و الا لكان هذا ذاك و لم تتحقق الانبينية هذا خلف و ليس ذلك الوجود المطلق ايجادا بمعنى الذي يقتضى الموجد والموجد والموجد لانه يتحقق بالنسبة الى الموجودات المتعينة المنشأة بالمشية فهو المشية والتجلى الاول والامر الالهي والحقيقة المحتمدية وماذاته عين الوحدة لايمكن فرض الثاني له و اللا لبطلت وحدته التي هي عين ذاته فلم تتصور تلك الذات هذا خلف.

### • ـ الطيفة في هدم انقلاب الماهيات بالوجود و تنميم وحدة الوجود

اعلم ان الوجود العق لا يتغير عما هو عليه بايجاد العالم و لا يوصف بوصف واسم لم يكن له قبل الايجاد فان المتغير لا يكون وأجبا لذاته ولو لحق به وصف حادث لخرج عن وجود وجوده لنفسه و تركب هذاخلف كما ان الممكن لا يخرج عن الامكان بالايجاد او الاعدام ولايلحقه وصف يزيله عما هو عليه من الامكان ولذا كان حادثا ومحتاجا الى ما يجعله موجودا في كل حين ومتعددا بتعدد الانات فان موجوديته بالعرض كما ان القديم الحقيقي و الثبوت الذاتي اوليته عين آخريته لكون كل منهما ذاتيا و كذا ساير الصفات المقابلة كالظاهر و الباطن وغيرها لعدم كونها نسبيا بالاضافة الى الغير و عدم تعدد الذات بخلاف الممكنات فان كلا منها متعدد فاوليته بالنسبة الى مابعده واخريته بالنسبة الى مافبله و كذا ساير صفاتها نسبية اعتبارية كما ان صفات الحق ذاتية و كانت له الاسماء الحسني والصفات العليا قبل خلق العالم لا بالنسبة الى شيء من العالم لعدم كون شيء ثانياله حتى يقبل الاولية بالنسبته الميمثلا اذ لو كان شيء ثانيا لهما قبل الاولية مثلا اصلا فلامشار كة لصفات الحق في حد .

ومما ذكرنا ظهران الموجود الحقيقى ليس الا الوجود لعدم اخذ الذات فتى المشتق فانه يلزم دخول العرضى في الذاتي الذي بمنزلة الفصل لوكان المأخوذ هذو الشيء العام وصيرورة النسبة الامكانية في القضايًا الممتكنة ضرورية لوكان المأخوذهو

الشيى الخاص واخذ النوع في الفصل بل في الخاصة .

ولا سيما في المشتق الذي يلزم التسلسل لو كان له ذات سوى مبدء الاشتقاق للزوم ان يكون له وجود قبل وجوده و هكذا الى غير النهاية فان ثبوت الوجود لتلك الذات فرع لثبوت المثبت له فان قلت:

معنى الوجود ليس شيئًا له الثبوت والوجود بل ثبوت الشئى ووجوده قلت: فاذن ليس غير الوجود بالذات موجود او ثابتا لان الشئى المضاف اليه فى الاحتباران كان جزء اللوجود المفروض استقلالا وموجودا بالذات لابتبع ذلك الوجود لابدان يكون ذلك الشيء ايضا موجود الفرض تحقق كله الذى هو الموجود المفروض اولا وفى ذلك الشيء الموجود الذى يكون جزا ايضا شئى موجود آخر وهكذا الىغير النهاية فلزم اجزاء ووجودات غير متناهية محصورة بين الحاصرين الوجود والشئى الذى جعل ذاته لو كانت للوجود ماهية زائدة على ذاته او جزئه فى كل موجود بالذات سوى الوجود فالله نور السموات و الارض لا يكون هوالله لانه الباطن والظاهر فهو عين ماظهر ولذلك لايكون ماظهر مثله ومعه و ان كان هو مثل الباطن والظاهر فهو عين ماظهر ولذلك لايكون ماظهر مثله ومعه و ان كان هو مثل كل شئى ومعه يضرب الله (لنوره) لكم الامثال ولا تضربوالله الامثال فانه مع كل شئى لابالمقارنة بل بالقيومية كما فى الخطبة الاولى ولا يتحقق شئى لايكون هو معهاما معيته مع وجوده بلا تكرار ولا تعدد لعدم الوجود للوجود

واما معيته معماهيته فبالعرض لعدم كونها موجودة بالذات وهذا هوالمرادمن قوله تعالى واليه تقلبون واليه ترجعون إي يظهر عدم شئيتكم حقيقة و كل ماتنسبونه الى انفسكم فهو له تعالى ازلا وابدا يا ايها النباس انتم الفقراء الى الله والله هو الغنى والفقير الذي وصل الى الفقر وادر كه هو الذي لايرى لنفسه شيئا ويرى احتياجه في كل الامور الى الله ويصبر في جميع الحالات ولايتشوش لرؤية سيده مالك المطلق و كيل ذلك نصب عينه بحيث لا يغفل عنه طرفة العين و ليس المراد من يكون مجتاحا الى

المال ومشوشا لفقدانه فهوالخالق و الرازق والشافى وغيرذلك وان كان المباش ملكا اوانسانا كاملا او كان ذلك الفعل صادرا من شيء كالشفاء من الدواء مثلا فتبوت الداء والدواء منه ولذا قال الرسول اعوذ بك منك و الفرق بين نظر اهل الكثرة و الوحدة مايستفاد من كلام حضرة الصادق من ان العلم بوجود الغائب يكون بتبع العلم بصفاته ومعرفة صفات الحاض والمشاهد تكون بتبع معرفة الذات والوجود المطلق لمايقابل العدم المطلق الذي للممكن الذي له جواز وجود في مرتبة ذاته ليس هوالوجود الحق الذي لا كفوله ولامقابل ولو بحيث تكون له الاولوية اوالاولية ولمقابله خلافها الاان لا يكون المراد منها الافضلية الموجبة لغيرها للتضائف ولامتفاع الزيادة على الكامل بالذات فما تعتبر الزيادة على الذات الواجدة لكل الكمالات الا بالاضافة و النسبة و يلزم ايضا من عدم إمكان التصو رعدم المكان جعلمقابل له

#### قال صاحب الاسفار في ايقاظ النائمين:

اتفقت العرفاء المحققون من اكابر الصوفية على ان الوجود حقيقة واحدة هى عن الحق وليس لغيره من الماهيات وجود حقيقى انما موجوديتها بانصباغها بنور الوجود وانتزاعها ومعقوليتها من نحو من انحاء ظهورالوجود وطور من اطوار تجليه و الظاهر في جميع المظاهر والماهيات و المشهود في كل الشئون والتعينات ليس الاحقيقة الوجود بحسب مظاهره فالتوحيد للوجود و الكثرة و التميز للعلم اذ قد يفهم من نحو واحد من الوجود معانى كثيرة ومفهومات عديدة فللوجود ظهور لذاته في ذاته هومستى بغيب الغيوب وظهور بذاته لفعله ينور به سموات الارواح و اراضى الاشباح وهو عبارة عن تجليه الوجودي المستى باسم النوريظهر به احكام الماهيات و الاعيان الثابته وبحسب تمايز الماهيات الغير المجعولة وتخالفها من دون تعلق الجعل والتأثير اتصفت حقيقة الوجود بصفة التعدد والكثرة بالعرص لابالذات فيتعا كس احكام كل من الماهية والوجود بلاتكر ارفي التجلي الوجودي انتهى كلامه نعم للعقل أن يلاحظ معاني غير الماهية والوجود بلاتكر ارفي التجلي الوجودي انتهى كلامه نعم للعقل أن يلاحظ معاني غير

ان الماهيات هويات ووجودات خاصه لأنظرهم الى حقايقها التى بها موجودات فى العلم واختلافها وتكثرها ذاتى لها وليس مجعولا بجعل جاعل فانها بهذه الحيثية لاترتبط بالوحدة والجاعل ولاتكون لها حقيقة فى نفس الأمر بهذه البيتونة العزلية فكما ان الوجود وجود بنفس ذاته كذلك كل شئى ذلك الشئى بحسب الغرض و لا يمكن تخلل الجعل بين الشئى ونفسه والايتسلسل ولم يتحسل مع انه خلاف المفروض ولكن ثبوتها وثبوت ذاتياتها ولوازمها وآثارها لايمكن اللا بالوجود و بهذا المعنى يتعلق الجعل بها بالتبع فكل ما هو غير الوجود مستهلك فيه وهالكفى نفسه موجود به بضرب من التبعية والمجاز العرفاني ع

والحقيقة بعد الحقيقة وان كان بنظر العرف والعقل حقيقة لخفاء الواسطة في العروض في الماهيات واعطاء الوجود كل ذي حق حقه كما يدل على عدم شيئية شئى غير الوجود بحقيقة الشيئية قول الصادق كالمالا على ما في الكافى في جواب الزين سئى بخلاف الاشناء إرجع بقول الى اثبات معنى وانه شئى بحقيقة الشيئية وقول ابى البحسن الرضاكالية في حديث ال الالا تعالى الزم العباد اسماء من اسمائه على اختلاف المعانى كما يجمع الاسم الواحد معنيين المختلفين (بالحقيقته والمجازية كمايظهر من المعانى المحانى كما يجمع الاسم الواحد معنيين يعلى عدم المشاركة المعنوية لاسم من المناه الله تمثيله) المحديث فان اختلاف المناه الله

بينه وبين خلقه والافتر الاالفظى الشاموج لعدم كونه تعالى موجود اوعالما وحكيما على حا نفهمه من هذه الاسامى وهل حذا الاتعطيل العالم عن المبدء الحكم بل تعطيل الفهم والقصد.

ايضا ممانتكلم به في الصلوة والادعية من اسماء الله و نعوته فانها اذا لم تكن بتلك المعاني التي نستعملها كانت نقائضها فيانظارنا صادفةوثابتة لعدم امكان ارتفاع النقيضين تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا و في خطبة ولم يسبق العدم وجوده فثبت ما هوالمرتكز في الاذهان بانها بحقيقة معانيها ثابتة له تعالى وبعرضيتها و مجازاتهما بالمجاز العرفاني ثابتة لشئونه وأطواره لإالمجازاللغوي الموجب للتكثيرفانه منافسام متكش المعنى ومتعده ومالاثاني له لايدخل في ياب الاعداد والموجودات المتكشرة المتخالفة بالماهيات المترتبة عليها الاثار المختلفة صورتجليات الوجود واعتبارات للعقل والادراك من مراتب ظهواالوجود وشئونه كماتري فيالمرآة صورة ليستحالة فيها وتبعيتها لظهور الوجود ليست كتبعية موجود لموجود بل كتبعية الشبه لندي الشبه والظل للشخص حيث انها موجودات بالاحكام لابالذوات فان التحلي اظهار للحق بالذات وظهور للمهيات بالعرض فموجودية الماهيات المتكثرة عبارة عن كونها ظاهرة باظهار نورالوجود إياهاكارائة الندور الظلمة بدون صيرورتها نور اوانكانت متنورة بالنور وظاهرة به وهذا معني صيرورتها بحيث تنسب الي جاعلها وموجدها و ترتبط به فتكون موجودات بهذا الكون لابذواتها بما هي هي فان كل شئي يفرضانه اثر للفاعل لأبدان ينتهي الى ما يكون التأثير فيه بحسب الذات بل نفس التأثير و الربط والظهور والاظهار والنسبة التي ليست زائدة الأبحسب المفهوم والتحليل الذهني ولذلك يكون ظهورا للفاعل بحكايته والفاعلية بالتشأن والتجلي ويكون الأثس و المرتبط والمظهر من اعتباراته و لذا حقيقةالمظهر ليست الا الظاهـر و لا تغايره الا بالاعتباركما انالظهور والبطون مزالنسبوالاعتبارات التي تتصف بهالحقيقة الواحدة بالنسبة الن الغير الذي لايكون الافي ظاهر العلم و الادراك المسمى عندهم بالتعين والأمكان كما ان الوجوب يكون باعتبار ظاهر الوجود و الا لم تكن نسبة الدات الى الظاهر و الباطن مساوية في مقام الاسماء مع انتها تتصف بالبطون والظهور

وايضا لولم يكن الظاهر عين الباطن لم يصح بك عرفتك وانت دللتني عليك فالماهيات بذواتها التي يصدق عليها انهاتلك الذوات تكون آثار الفعل الفاعل فان الفاعل الحقيقي مستتبع لذات المعلول وليس المعلول سواه حقيقة بلهو بذا تهلذات علته وشأن من شئونه ولايحتاج الى جاعل يجعل تلك الذات نفسها بل هو تحصيل للحاصل فالاعيان الثابتة من حيث انتها مغادرة للحق و متصفة بالصفات المباينة لصفات الحق ليست بموجودات اصلا لاحقيقة لان غير الوجود لاتكون حقيقته انه في الاعيان و الموجود الحقيقي كما عرفت منحصر في الوجودكما ان المضاف الحقيقي نفس الاضافة ولا بالعرض والمجازللارتباط بالوجود وآيتيها للحق لانها من تلك الحيثية لاارتباط لها بالوجود اعنى لايلاحط فيها الوجود وان كانت شئونا للوجود الحق و لا مجعولات بلا مخعولية ذات الحق لاثبوت الذوات وكيفياتها مصادفة بالبخت والاتفاق كماان مجعوليتها في ظهورات الوجود بمجعولية تلك الظهورات في الباب السادس من الفتوحات و امًّا المثال الذي عليه وجدالعالم كله من غير تفصيل فهوالعلم القائم بنفس الحق تعالى فانه سبحانه علمنا بعلمه بنفسه واو جدنا على حدما علمنا و نحن على هذا الشكل المعين في علمه فلاشك ان مثل هذا الشكل هوالقائم بعلم الحق ولو لم يكن الامر كذلك لإخذنا هذالشكل بالاتفاق لاعن قصد فانه لايعلمه ولا يمكن ان تخرج صورة في الوجود بحكم الاتفاق فلولا ان هذا الشكل المعين معلومالله سبحانه و مراد له ما اوجدنا عليه ولم ياخذ هذا الشكل من غيره اذقد ثبت انه كان ولاشئي معه فلم يبق الاان يكون مابر زعليهفي نفسه من الصورة فعلمه بناعلمه بنفسه وعلمه بنفسه از لالاعن عدم فعلمه بنا كذلك فمثالنا الذي هو عين علمه بنا قديم بقدم الحق لانه صفة له و لا تقوم بنفسه

الحوادث جل الله عن ذلك بل انما ينصبغ الحق بها ويتجلى لها بمعنى أن رسومها واحكامها تظهر فيه كما ان الصور تظهر فى المرات فيصير الوصف المجرد عن الدات موجودا يعنى متعلقاً به وظاهرا به لابمعنى أنها تتصف بالوجود فان الوجودليس وصفا قائما بغيره فان كل ما يكون ممكنا و جائز الزوال و العدم لذاته لابد ان تكون فيه ذات باقيه و إذا كانت تلك الذات الناقيه

ايضا جائزة العدم لابدان تنتهي الى مالا يتطرق اليه العدم والزوال مطلقا والا لكان لها سنخ آخر ويتسلسل وذلك الوجه الباقي هو وجه الله الذي كلُّ شئَّي هالك الاوجهه نعمليست الماهيات الموجودة فرضيات محضةمن قبيل انياب الاغو الولاتخيلات صرفة كثانية مايراه الاحول و الالم يكنفرق بين الاثبات والنفي فيها ولم تكنأسما الحق وصفاته وانعامه وفيضه ظاهرة فمن حيث كونها مظاهر لاسمائه وصفاته وشئونا للحق و آياته موجودات بالحقيقيقة لامعالحقيقة وتكون من المعلومات و التعينات و. الاعتبارات التي بها تظهر الاسماءالالهية ولهامنشأ الانتزاع والتحقق بالنسبة الي الفرضيات الصافه و ترى في نحو من انحاء نور الوجود فانها احوال وصفات و عوارض للوجود تستدعى الاضافة و الاتصاف بالوجود و تستحق الوجود بالنسبة و الاضافة الى الحق و مقتضى ذواتها عدم الاتصاف بالوجود لاالاتصاف بالعدم كالصفر الذي ليس بشئي لكن إذا جعل الواحد قبله يظهر مرتبة الواحد ويصير ذاقدر بالأضافه الى الواحد فالماهيات هي الهيآت والصور والحكايات الخيالية من الاشياء و الشيء بحقيقة الشيئية انما هو الوجود الذي يترائى نوره بهذه الصوروالهيئات فإن الجعل البسيط و التأثير الحقيقي هوتذويت الدوات ومن حيث عدميتها الداتية وكونها مختفية و باطنة عند الوجود و شئونا له في حكم المرائى ويصير الوجود باعتبار ظهوره فيمرتبة من مراتبه موضوعا لإحكام كما قال الصادق عليه السلام انما هوالشئي بحقيقة الشئيئة وفي عيون الاخبار مما سئل عمران الصابي مولانا شمس الشموس على بن موسى الرضا عليهما الصلوة و

السلام أن قال: الاتخبرني ياسيدي أهو في الخلق أم الخلق فيه،

جل يا عمران عن ذلك وسأعلمك ما تعرفه ولا فوة الإ بالله أخبرنى عن المرآت انت فيها ام هى فيك فان كان ليس واحد منكما في صاحبه (ليس شئى من الصور التي ترى في المرآة عين الاشياء التي تقابلها لاختلاف مناظرها باختلاف مقامات الناظرين و لا يكون المرآة

ايضافي الشخص بالحس والوجدان ولكن المراد منها الصورة التي ترى بتوسطها فانها ليست في الشخص

ايضا لامكان صيرورة شئى مخصوص من الادوية مصورا بنظير تلك الصورة بسبب حصول الاثر منها فيه وبذلك يظهر انها ليست عين الشخص مع انها تختلف باختلاف المرايا بالصغر والكبر من الشخص مع وحدة الشخص وما يقابل المرآة والشبحقائم بذى الشبح ومتجدد وفي ما نحن فيه الممثل له الظل والشبح متحد مع المرآة حقيقة ومتغاير بالاعتبار)

فباى شئى استدللت بها على نفسك يا عمران (كيف تستدل بالمورة التى فى المرآة على كيفية بدنك) قال عمران بضوء بينى و بينها قال الرضا عليه السلام هل ترى من ذلك الضوء فى المرآة اكثر مماتراه فى عينك قال نعم قال فارناه فلم يحرجوا با (عجز عن الجواب وسكت)

قال الرضا: فلا ارى النور الادلك ودل المرآة على انفسكما من غيران يكون في واحد منكما ولهذا امثال كثيرة لايجد الجاهل فيها مقالا ولله المثل الاعلى اعلم ان الظلمة العدميه التى تظهر بالعدم المعقول و مرتبة الامكان والاعيان الثابتة لاتدرك ذاتها بالذات ولايدرك بها شئى لعدم كونها شيئاً بحسب الذات وانفا تذرك بالنور كما ان النور الحقيقى لايدرك بها شئى لعدم كونها شيئاً وشديد النوريه نوراً على تورو قريباً

اقرب من حبل الوريد و لاينافى القرب كون الحجاب بينه وبين الانسان الصورى سبعين الف حجاب من نوروظلمة لكون تلك الحجب من شئونه وشدة نوريته و عظمته بحيث لايمكن أن يدرك على ما هو عليه كما انه لايخفى لذلك كما فى دعاء عرفة تعرفت فى كلّ شئى فما جهلك شئى ولا يحتاج الى واسطة من قبله وان كان الكلّ سوى الحقيقة المحمدية يحتاجون الى الواسطة فى المعرفة والعبارة كالوجود و لذا ورد عن الائمة بنا عرف الله و بنا عبدالله و المراد ان المعرفة و العبارة لم تحصلا من السابقين ولاتحصلان من اللاحقين الابتوسط ذواتهم بايقاع الاسم على المسمى لابمجرد ارائة الطريق بالكلام الذى صدر منهم نيابة عن الرسول الختمى فى زمان ظهورهم لاهل الدنيا . كما ان التمسك باهل البيت لا يكون بمجرد اخذ كلما تهم والالكان بيان ترك سنة الرسول فى الناس اولى بالذكر للتمسك وفى صحيحة زيدقول الرسول ايضافان كان المراد من الشخص القول لم يذكر نفس الرسول .

ويستفادمن كونه تغالى قريباعدم كون الححب اغياراً له تعالى ولكن يدرك بالنور الحقيقى ويدرك نوره اذا اتصل بالظلمة والتعين يهدى الله لنوره من يشاء وقيل يستى النور المتصل بالظلمة والمتلون بلونها ضياء ويمكن ان يكون مراد عمران من الضوء هذا النحو من النورومراة نور الوجود التى هى العدمية وظلمة الامكان عين الصورة المرئية فان الاعيان من حيث ذواتها معدومات وغير مجعولات بالذوات وبالحق ثابتات ووجودات خاصة فهى برازخ بين الوجود والعدم و البرزخ الفاصل بين الشيئين كالظل والشمس امر معقول لحكم العقل بالانفصال وكون الحاجز الفاصل بينهما و يصدق والشمس امر معقول لحكم العقل بالانفصال وكون الحاجز الفاصل بينهما و يصدق كل من الطرفين عليه والالكان الاقسام ثلثة اذا قسمنا الخط بنصفين او القسمين ولم يكن الطول كمّا متصلا ذاحدمشترك بين اقسامه و يسلب كل من الطرفين عنه ايضا وليس عين احدهما و ان كانت فيه قوة كل واحد منهما وايس بمحسوس بحيث يميزه الحس عن الطرفين فان ما يدركه الحس يكون احدالطرفين لاثائل لهما غيرهما كما ان الانسان الذي يدرك صورته في المرآة ادرك صورته بوجه و ما ادرك صورته بالحقيقة لعدم كون شئى من حقيقة صورته في تلك الصورة وانما هي الحكاية منها بالحقيقة لعدم كون شئى من حقيقة صورته في تلك الصورة وانما هي الحكاية منها بالحقيقة لعدم كون شئى من حقيقة صورته في تلك الصورة وانما هي الحكاية منها بالحقيقة لعدم كون شئى من حقيقة صورته في تلك الصورة وانما هي الحكاية منها

لاعينها و الالادركها على قدرها وعلى ما هى عليه وهذا معنى ما يقال ان المهية حد الوجود اى الفاصل بين الوجود والعدم والنور و الظلمة ولذا لك تدرك بالوجود و لا يدرك الوجود والعدم بالذات والحقيقة لتحقق الاول و ثبوته بالذات وعدم تغيره وانتقاله الا بظهوره و تجليات الحق التى وبطلانه فان تجليات الحق التى يدركها البصر لاتلحق بالعدم المحض ولابالوجود المحض.

قال في الباب الثالث والستين والى مثل هذه الحقيقة يصير الانسان في نومه و بعد موته فيرى الاعراض صوراً قائمة بنفسها متجددة تخاطبه ويخاطبها اجساداًلايشك فيها والمكاشف يرى في يقظته ما يراه النائم في حال نومه والميت بعد موته كمايرى في الاخرة صور الاعمال توزن مع كونها اعراضاً ويرى الموت كبشا املح يذبح و والموت نسبة مفارقة عن اجتماع فسبحان الله من يجهل فلا يعلم ويعلم فلا يجهل لااله الاهو العزيز الحكيم.

ومن الناس من يدرك هذا المتخيل بعين الحس و من الناس من يدركه بعين الخيال اعنى في حال اليقظة

واما في النوم فبعين الخيال قطعاً فاذا اراد الانسانان يفرق بينالخيال والحس في حال يقظته حيث كان في الدنيا اويوم القيامة فلينظر المتخيل وليقيده بنظره فان اختلف عليه اكوان المنظور اليه لاختلافه في التكوينات وهو لاينكر انه ذلك بعينه ولايقيده النظر على اختلاف التكوينات فيه كالناظر الى الحرباء في اختلاف الالوان عليها فذلك عين الخيال بلاشك ما هو عين الحس فادر كتالخيال بعين الخيال لابعين الحس وقليل من يتفطن الى هذا ممن يدعى كشف الارواح النارية والنورية اذا تمثلت لعينه صوراً مدركة لايدرى بما ادركها هل بعين الخيال اوبعين الحس وكلاهما اعنى الادراكين بحاسة العين وعين الحس و اذا ادركت العين المتخيل ولم تغفل عنه ورأته لاتختلف عليه التكوينات و لارأته في مواضع مختلفات معاً في حال واحدة

والذات واحدة لايشك فيها ولاانتقلتولاتحولت فياكوان مختلفة فتعلم أنهامحسوسة لامتخيلة و انه ادركها بعن الحس لابعين الخيال و من هنا يعرف ادراك الانسان في المنام ربه وهو منزه عن الصورة والمثال و ضبط الادراك اياه و تقييده ومن هنا تعرف ما ورد في الخبر الصحيح من كون الباري يتجلى في ادني صورة من الذي رأوه فيهاو وفي تحوله في صورة يعرفونها وقد كانوا انكروه وتعوذوامنهفيعلم باي عين تراه فقد اعلمتك أن الخيال بدرك بنفسه نريد بعين الخيال أو يدرك بالبصر وما الصحيح في ذلك حتمى تعتمد عليه و لنا في ذلك اذا تجلى حبيبي باي عن اراه بعينه لا بعيني فماير امسواه...و كلٌّ رؤياصادقه لاتخطئي فاذا اخطات الرؤياما اخطات ولكن العابر الذي يعبرها هو المخطئي حيث لم يعرف ما المراد بتلك الصورة الاتراه بَهَا الله على قال لابي بكر حين عبررويا الشخصالمذ كورفي الحديث اصبت بعضأ واخطأت بعضاومن المعلوم انَّ الله لا يأمر باتباع المخطئي ولايكون خليفة الله ومن لاجله الخلابق اجمعين مخطئًا والالماتم نظام العالم وتمايلت دايرة التجلي وماحصلت الوحدة والاستقامةفي باب٣٣٦ فلو كانت الامامة غير مطلوبة له وامره الله أن يقوم فيها عصمه الله

قال في الباب السادس والثلثين ولكن اهل هذه الطريقة ما ياخذون الا بماحكم به رسول الله والته وهذا الوصى (الذي كان وصيالعيسى ورهبانا في جبل ياخذالعلوم واحكام شرع حضرة محمد من ماخذه على ما في رواية ) من الافراد وطريقه في مأخذ العلوم طريق خضر صاحب موسى فهو على شرعنا وان اختلف الطريق الموصل الى العلم الصحيح (وطريقه كونه على بينة من ربه) فان ذلك لايقدح في العلم قالرسول الله العلم الولاية (لعلما الراية) من غير مسئلة ان الله يعينه عليها و ان الله يبعث اليه ملكا يسدده يريد عصمته من الغلط فيما يحكم به قال الخضر وما فعلته عن يبعث اليه ملكا يسدده يريد عصمته من الغلط فيما يحكم به قال الخضر وما فعلته عن امرى وقال في موضع آخر كل مرئي لايرى الرائى اذار آه منه (من المرئى) الاقدر منزلته ورتبته فما راه ومارأى الانفسه ولولاذلك ما تفاضلت الرؤية في الرائين اذلوكان

هوالمرئى ما اختلفوا لكن لماكان هو مجلى رؤيتهم انفسهم لذلك وصفوه بانه يتجلى وانه يرى ولكن شغل الرائى برؤيته نفسه فى مجلى الحق حجبه عن رؤية الحق فلذلك لولم يبد الرائى او صورة كون من الاكوان ربما يراه فما حجبنا عنه الا انفسنا فلوزلنا عنا ما رأيناه لانه ماكان يبقى ثم بزوالنا من يراه وان نحن لم نزل فما نرى الاانفسنا فيه وصورنا وقدرنا ومنزلتنا فعلى كل حال ما رأيناه وقد نتوسع فنقول قدرايناه ونصدق كما انه لوقلنار اينا الانسان صدقنا فى ان نقول راينا من مضى من الناس و من يبقى و من فى زماننا من كونهم انسانا لامن حيث شخصية كل انسان ولماكان العالم اجمعه واحاده على صورة حق وراينا الحق قد راينا وصدقنا وان نظرنا الى عين التميز فى عين عين لم نصدق

وامّا قوله بَالْهُ وَاللّه وَ اللّه الله الله الله الله والله وال

وقال في الاسفار فصل في التنصيص على عدمية الممكنات بحسب اعيان ماهياتها كانك قد امنت من تضاعيف ما قرع سمعك منا بتوحيدالله سبحانه توحيدا خاصياً و اذعنت بان الوجود حقيقة واحدة هي عين الحق وليس للمهيات و الاعيان الامكانية وجود حقيقي انما موجوديتها بانصاغها بنور الوجود و معقوليتها من نحو من انحاء ظهور الوجود و طور من اطوار تجليه و ان الظاهر في جميع المظاهر والمهيات و

المشهود في كل الشئون و التعينات ليس الاحقيقة الوجود بل الوجود الحقّ بحسب تفاوت مظاهرها وتعدد شئونه وتكثر حيثياته والمهية الخاصة الممكنة كمعنى الانسان والحيوان حالها كحال مفموم الامكان والشيئية ونظائرهما في كونها مما لاتأصل له في الوجود عينا والفرق بين القبيلتن ان المصداق في حمل شئي من المهيات الخاصة على ذات هو نفس تلك الذات بشرط موجوديتها العيني او الذهني و في حمل تلك الاعتبارات هو مفهومات تلك الاشياء الخاصة من غير شرط و بانه يوجد بازاءِ المهيات الخاصة امور عينية هي نفس الموجودات عند ناولا يوجد بازاء الممكنية والشيئية ومفهوم المهية شئي في الخارج والحاصل ان المهيات الخاصة حكاية للوجودات وتلك المعاني الكلية حكاية لحال المهدات في انفسها والقبيلان مشتر كان في انهما ليسا من الذوات العينية التي يتعلق بها الشهود و تتأثر منها العقول والحواس بل الممكنات باطلة الذوات هالكة المهيات ازلا وابدا و الموجود هو ذات الحق دائما و سرمدا فالتوحيد للوجود والكثرة و التميزللعلم اذ قد يفهم من نحو واحد من الوجود معاني كثيرة ومفهومات عديدة فللوجود الحق ظهور لذاته في ذاته هومسمى بغيب الغيوب وظهور بذاته لفعله ينور به سموات الارواح واراضي الاشباح و هو عبارة عن تجليه الوجودي (فيمقام الفعل) المستمى باسم النور يظهر بهاحكام المهيات والاعيان (والحكم ايضا غير موصوف بانه مخلوق لانه لاعين له في الخارج بل هو امر معنوى تستلزمه المعانى المعقولة لذواتها وهي المعاني الكلية الباطنة لاتزال عن الوجود العيني ولها الحكم والالزام بالمطابقة والتاثير الخاصكما ذكرفي الفص الادمي وايضا مايظهرمن الحقايق هوظهوراتها وخواصها واحكامها كالحكم بكونها

موجودات فانا ندر كها بعد اتصافنا بالوجود و الحياة و العلم و صيرورتناذوى قوى و الات و البسيط و الوحدة من كل شئى لايدرك الا بالبسيط والواحد) و بسبب تمايز المهيات الغير المجعولة وتخالفها من دون تعلق جعل وتاثير كما مراتصفت حقيقة الوجود بصفة التعدد و الكثرة بالعرض لابالذات فيتعاكس احكام كل من المهية

والوجود الى الآخر وصار كل منهما مرآة لظهور احكام الاخر فيه بلا تعدد وتكرار في التجلى الوجودى كما في قوله تعالى وما امرنا الاواحدة كلمح بالبص وانما التعدد والتكرار في المظاهر والمرايا لافي التجلى والفعل بل فعله نور واحد يظهر به المهيات بلا جعل وتأثير فيها وبتعدد الماهيات يتكثر ذلك النور كتكثر نور الشمس بتعدد المشبكات و الرواشن فانكشف حقيقة ما اتفق عليه اهل الكشف و الشهود من ان المهيات الامكانيه امور عدميه لابمعنى ان مفهوم السلب المفاد من كلمة لا و امثالها داخل فيها ولابمعنى انها من الاعتبارات الذهنية والمعقولات الثانية بل بمعنى انها غير موجودة لافي حد إنفسها بحسب ذواتها و لا بحسب الواقع لان ما لا يكون وجودا ولا موجودا في حد نفسه لايمكن ان يصير موجودا بتأثير الغير وافاضته بل الموجود مو الوجود واطواره وشئونه و انحاوه والمهيات موجوديتها انما هي بالعرض بواسطة تعلقها في العقل بمراتب الوجود وتطوره باطوارها كما قيل شعر

وجود اندر كمال خويش سازيست

تعينها امور اعتباريست

فحقايق الممكنات باقية على عدميتها ازلا وابداو استفادتها للوجود ليس على وجه يصير الوجود الحقيقى مفة لها نعم هي تصير مظاهر ومرائي للوجود الحقيقي بسبب اجتماعها من تضاعيف الامكانات الحاصلة لها من تنزلات الوجود مع بقائها على عدميتها الذاتية

سیه روئی ز ممکن در دو عالم جدا هر گنز نشد و الله أعلم

ترجمه لقوله عليه السلام الفقر سواد الوجه في الدارين و في كلام المحققين اشارات واضحة بل تصريحات جلية بعدمية الممكنات ازلا وابدا و كفاك في هذا الامر قوله تعالى أ:

كلُّ شئى هالك الا وجهه قال الشيخ العالم محمَّد الغزالي مشيراً إلى تفسير هذه الاية عند كلام، في وصف العارفين بهذه العبارة فراوا بالمشاهدة العيانية ان لا موجود الّا الله وان كل شئي هالك الا وجهه لاانه يصيرهالكافي وقت من الاوقات بل هو هالك ازلا وابدا لايتصور الا كذلك فان كل شيى اذا اعتبرتذاته من حيث هوفهو عدم محنى واذا اعتبر من الوجه الذي يسير اليه الوجود من الأول الحق راىموجودا لا في ذاته لكن من الوجه الذي يلي موجده ُ فيكون الموجود وجه الله فقط فلكل ۗ شئي وجهان وجه الى نفسه ووجه الى ربه فهو باعتبار وجه نفسه عدم و باعتبار وجه ربه موجود فاذن لاموجود الا الله فان كل شئي هالك الا وجهه ازلا وابدا وكتب العرفاء كالشيخين العربى وتلميذه صدر الدبن القونوى مشحونة بتحقيق عدمية الممكنات وبناء معتقداتهم على المشاهدة والعيان وقالوانحن اذا قابلنا وطبقن عقايدنا على ميزان القرآن والحديث وجدناها منطبقة على ظواهر مدلولاتهامن غير تأويل فعلمنا انها الحق بلا شبهة و ريب و لما كانت تأويلات المتكلمين و الظاهريين من العلماء في القرآن والحديث مخالفة لمكاشفاتنا المتكررة الحقة طرحناها وجعلنا الايات و الاحاديث على مدلولاتها الظاهرة و مفهومها الاول كما هو المعتبر عند ائمة الحديث وعلماء الاصول و الفقه لاعلى وجه يستلزم التشبيه و التجسيم في حقه تعالى و صفاته الألهية قال بعض العلماء المعتقد اجراءِ الاخبار على هياتها من غير تاويل ولاتعطيل ومراده من التأويل حمل الكلام على غير معناه الموضوع له والتعطيل هو التوقف في قبول ذلك المعنى كما في هذا البيت:

هست در وصف او بـوقت دليل

نطق تشبيه و خامشي تعطيل

ومنهم من كفر المأولين في الايات و الاخبار واكثر اهل الشرع قائلون بان ظواهر معانى القرآن والحديث حق وصدق وان كانت لها مفهومات و تأويلات اخر

غير ما هوالظاهر منها ...

الى ان قال: و نسبة هذا الأمر الى اكابر الصوفية ورؤسائهم افتراءِ محض وافك عظيم يتحاشى عنه أسرارهم وضمائرهم ولا يبعد ان يكون سبب ظن الجهلة بهولاء الأكابر اطلاق الوجود تارة على وجود الحق و تارة على المطلق الشامل و تارة على المعنى العام العقلى فانهم كثيرا ما يطلقون الوجود على المعنى الظلى الكوني فيحملونه على مراتب التعينات و الوجودات الخاصة فيجرى عليه احكامها انتهى و بالجملة كل ماله عنوان وتعين واسموصفة غيرالوجود حتى الاطلاق واللاتعين بحيث ينسب ذلك المعنون اليه ويرمد ويرمد والذاك التعين و متحدا معه دون غيره يجب ان يكون له خصوصية يكون بها قيامذلك التعين والصفةبه اوانتزاعها عنه والالكان كل تعين وصفة لكل متعين و موصوف فان ذات الوجود لوكان كذلك لم يمكنخلاف ذلك ولم يتحقق مع شئي آخر حتّى الاطلاق واللاتعين فانهلايمكن تعينه وتقيده بحسب الذات بل لابدله من مقيد ومعين يجعله كذلك و لذا لايكون للله اسم و رسم بتلك الحيثية وانكانت لهالاسماء الحسني والحكم والامرالذي هوالوجود المطلق والخلق الذي هوالوجود المقيد والاعيان التي هي آثار الوجودات المقيدة والافاضة و التدبيرو المالكية للعالمين بالملكية الحقيقية التي لاتتبدل ولاتنتقل وتتعلق الذوات والصفات والاثار وليست لذات الملك وما يتبعها شيئية وقيام الابمالكها لا الاعتبارية التي عبارة عن نوع اختصاص شئى لشخص بحيث تصح تصرفاته الاعتبارية فيه ولاتتعلق الا ببعض الأمور الاعتبارية المتعلقة به تشبيها للملك المسى جدة لابالذوات ولواحقها الحقيقية بل لايعزب عنه شي من الاشياء ولذا غني عن العالمين بلاحصول شي و تجدد امروقبلية وبعدية اذلوكان كذالك لحصل ذلك من غيره او بشرط حصول غيره وزال لوزال ذلك الغير نعم لايظهر ثبوتها وتمايزها وتعينها ولاتعلم الافي التجلي الثاني حيث حصلت الكثرة مع ان الوجود في الحقيقة واحد فعلمان هناك معددات وشئون متفاوتة

القبول ولولا الوجود لم تتحقق شئون ولم تص معلومة و الكشف العلمي مقدم على الكشف الوجود ولوازمه الكشف الوجودي لكونه متعلقا بالماهيات المعدومة وكيفية فبولها للوجود ولوازمه واحواله وعوارضه ولايتعدد بها الافي التعقل من حيث التعلق.

وامّا ظهورات الوجود تظهره في الاطوار التفصيلية للمدارك فان تقييد شي ليس الا اعتباره بحيث يتخصى بمرتبة دون مرتبة وبحيثية دونحيثية فالقيد ذلك الاعتبار والمقيد ليس شيئاً الا المطلق حقيقة خصوصا في الحقيقة الذاتية و التحقق الذاتي و لذلك كانت موجودية الحقايق الكلية التي تسمى بالمثل وارباب الانواع اولى من رقايقها وامثلتهاوفروعهاوجزئياتهاالثانويةانالساعة (التجلى الذاتي اوغيره) آتية (واقعة) ا كاداخفيها (بتجليات مادونه)لتجزي كل نفس (لحصول المرات والكثرة واليه رجوع الكل لكن لابحيث تحدره و تتحد معه و يكون مجعولا لها من جاعل كما إنها لذلك ايضا لم تكن غيراله تقابله والالم يكن معها بالذات ولم تكن هي موجودةاصلا ولوبقياس بعضها الى بعض بل هو اولى بها من انفسها فلا تبقى لانفسها بالقياس اليه حتى يحكم بالعينية والغيرية ومنهواليه وانكان الكله عنده ونزوله وظهوره وإتيانه من عنده ولديه لامن العدم ولامن شئي آخر بحياله وقباله كما قال و ان من شئي إلَّا عندنا خزائنه وما ننزله الا بقدر معلوم وآتيناه من لدنا علما وقل الروح من امرربي ونفخت فيه من روحي فان الذي تكون ذاته بالقوة شيئًا تصير ذاتهذاك الشيئي بعينه حينظهور ذلك الشيي من الغيروالالمتكن ذاته قابلة لذلك الشئي ومتصفة به ومتحدة معه بالذات فكلية هذا الشئي هي التي ظهرت فعلا ولم يبق شئي من الظهور السابق بل رجع إلى اصله الابمعني جامعية ماظهر جديداً لمامضي واشتماله عليه بنحوالوحدة والحقيقة كما أنّ صدق البقاء بحسب الظاهر المعلومبالعلوم الارتسامي لصدقمفهوم العام المبهم على المختلفات بالحقيقة ولذلك عبر بالمد الذي هوالبسط والقبض المتر الى ربك كيف مد الظل ولوشاء لجعله ساكنا ثم جعلنا الشمس عليه وليلا تمقبضناه

الينا قبضا يسيرا ولايرجم شئي الى العدم كما لم يات منه لعدم وجدان العدم شيئًا حتى يخرج منه و عدم كونه شيئا حتى يرجع اليه شئى نعم من العدم الذاتي الذي بمعنى عدم اقتضاء الوجود والعدمللممكن في حد ذاته خرج باتصافه بصفات الظاهر بهيئته وصورته وحكمه من اوصاف الله بالعرض لابتغير ذاته عما هو عليه من العدمو ان الذاتي لا يختلف و لايختلف بل بواسطة معية القيومية الالهية تستند الاوصاف الالهية كالوجود اليه بالعرض ولا يصدق كون شئي لشئي الا أن يكون للمالك وجود قبل الملك رتبة ولذلك لايكون وجود الحق لشئي بخلاف المطلق و المقيد و آثار الوجودات المقيدة أعنى الماهيات كما أنّ الوجودات المقيدة ينسب الى الماهيات لكونها ثابتة في الخارج بتبع الوجودات الظهورية وكون الوجودات الظهورية لها في الخارج باعتبار ثبوتها في العلم الالهي ولذلك لايكون للوجود الحق اسم وصفة بحيث يكون الحق له لتوقيفية كل واحد من الاسماء بشان من الشئون الذاتيه له و باعتبار ظهوره في عين من الأعيان وظهورها بظهور ذلك الشان في حديث عمر أن الصابي عن الرضا عَلَيْكُ إن الله المبدء (مفتتح وجود الممكنات على التتابع و التوالي) الكائن (الموجود بالذات الذي لاشئي معه في هذا الكون) لم يزل واحدا لاشئي معه ( فان الموجود الحقيقي ما يكون حقيقته الوجود والعينية وغيره لايتصف بالوجود بحسب الحقيقةلعدم كون الوجود وصفا قائما بغيره والاكان ذلك سابقا علىالوجود الوصفي بالوجود واتصافذلكالغير بالوجودالعارصمستلزم للدور وانكان بوجودعارض اخر يتسلسل فلابدان يكون موجودية الغير عبارة عن ظهوره بنور الوجود و تعلقه به كتعلق المهية بالوجود المقيد وانتراعها منه بوجه من التشبيه و التنزيل و الا الامن اعظم من ذلكواجل وما اوتيتم من العلم الاقليلا فضلا عن الوجود سزيهم أيا تنافي الأفاق وفي انفسهم يعنى جميع الايات التي في الأفاق يمكن ان يجمع في الانسان ليس من الله بمستنكر أن يجمع العالم في واحد حتى يتين أنه أي الغيب المطلق أوالمرئي

في جميع الايات الحق الذي يستحق ما يستحق لذاته وغيره لايستحق شيئا الابه منحص به ليس غيره حقا و ان ما تدعون من دونه الباطل وهالك الذات لاذات لشئي من الاثياء ولاشيئية الا به تعالى لا يختص عدم كون شئي معه وعدم الثاني له بزمان من الازمان و لابمر تبه من المراتب لعدم كون صفاته تعالى زمانيا ولامتغيرا فكما ان كون العزمة ولرسوله وللمؤمنين لاينا في ان العزمة جميعا فكذلك رؤية وجود الاشياء و نسبة الوجو اليها لاتنافي انحصاره شأفرد لاثاني له لامعلوما ولامجهولا ولا محكما ولامتشابها ولا مذكور اولا منسيا ولاشيئا يقع عليه شئي من الاشياء

وايضا قال يا سيدى هل كان الكائن (الذى ليس فى مرتبة من المراتب الحقيقية وفرض واعتبار من الاعتبارات غير موجودولذلك يكون عدمه بجهة من الجهات خلاف الفرض وخلاف مقتضى ذاته المفروص وانه على كل شئى شهيد مظهره وظاهر فيه و كل ما شئت ثابت من حيث انه شانه ر من نعمه ) معلوما فى نفسه عند نفسه قال انما يكون المعلمة بالشئى لنفى خلافه و ليكون الشئى نفسه بما نفى عنه موجود اولم يكن شئى يخالفه فتدعوه الحاجة الى نفى ذلك الشئى عن نفسه تحديد ما علم منها

## ٦- لطيفة في العلم وحدم كونه تعالى مدر كالغيره ي

اعلم ان العلم لما كان عبارة عن الاحاطة و الاطلاع على المعلوم و تمييزه عما عداه وتحديده ولم تكن الذات الالهية محدودة ومتميرة لعدم الغيرلها والكفوحتى تحتاج الى التميز وما به الافتراق ولايمكن العلم بشى الا بما يكون من المعلوم في العالم ومن المعلوم عدم كون شئى من الحقيقة والشخص في التجلى و الظل فانه حكاية محضة وانكان تاما كاملا في حكايته وعدم كونه شيئا آخر من جهة كونه حكاية له لكن هذه المناسبة والوحدة من حيث كونه تعالى كاملا جامعا لكل الكمالات والشئون لامن حيث ثبوت شئى اخر يكون مناسبا له متحدا معه حتى يحصل لذلك الغير العام به المتوقف على المناسبة والاتحاد ضرورة ان كل جهة ووجه من الممكن ممكن مفتقر المتوقف على المناسبة والاتحاد ضرورة ان كل جهة ووجه من الممكن ممكن مفتقر

يجوزعليه العدمولايكون وجهوجهة منجهات الواجب بالذات ممكنا والالكان مركبا من الجهتين ومفتقر االى الغيرحيث ان الجهة الامكانية انكانت كمالية لايمكن حصولها من فاقدها الذي فرض واجبا وانكانت عدمية غير كمالية لا بكون الواجب واجبا الابملاحظة علتها ايضا لفرض امكانها بالنسبةاليه وعدم كونالواجب واجبا الامع عدمه الحاصل من الغير لاعتبار الكمالفيه فلايكون واجبا بالذات لكون وجود تلكالجهةالأمكانية من الغير وكذلك عدمها و عدم خلو ذات الواجب المفروض من وجودها وعدمها و التوقف على الغير ينافي الواجبية وكذلك التركيب والتاليف يحتاج الى قاهر يخرج الجهات والإجراء من مقتضياتها الاختصاصية المتنافرة كالاحياز المختلفة والاثار المتضادة للعناصر مثلا فان الشيء الذي يقتضى حيز المعينا لا يمكن ان يقتضى الجمع والتركيب مع شيء اخر يقتضي حيزا اخرواثرامضادا لذلك الشيء والايلزم الخروج من ذلك الحيز ودخوله فيه بمقتضى ذاته وكذلك اجتماع اثرين متضادين وكذلك لا يمكن حصول صورة كاملة جامعة ذات اثرجديد من الاشياء الفاقدة لتلك الصورةالتي لها اثر جديد حيث لايمكن التركيب الحقيقي بدون حصولها والالم يكن التركيب حقيقيا بل اعتباريامع ان تأثير غير واجب الوجود موقوف على تاثير هفضلاعن كونه كماله فيوجب تركب الواجب الدور كيفٍ و ذاته عين الوجود الحقُّ فلوكان له جزء لتوقف وجوده الذي يتوقف وجود الكل عليه على الوجود الذي هو الكل فكان قبل الكل موجود التوقف الكل على الجزء و معدوما لتوقفه على الكل الذي هوالوجود فيلزم اجتماع النقيضين ولكون الوجود ابسط الحقايق و اعمها لاجنس له فلافصل له ولاحدلهوحيثان الرسم يكون بالصفات العارضة اللازمة وليستله صفة زائدةعلى الذات فلارسم لهايضا واذالم يكن وجه جامع بين الممكن والواجب فلايمكن للممكن معرفة

الواجب الابما وهبه من المعرفة التكوينية المتجلية لخلقه بخلقه او القلبية بظهور حجته ومالايستقل العقل بادراكه يشهد قبل العلم به بل ذات الحق لا تعلم بخلاف المستقلات العقلية حيث يمكن العلم بها قبل شهودها و كذلك الاشارة و انكانت عقلية تقتصى تمييز المشار اليه عن غيره فلا تمكن الاشارة اليه ايضا لعدم تعينه من حيث ذاته الا باعتبارما تعين به من التجلى الاول والثاني والمراتب والمظاهر في العلم والعين من الاسماء والصفات و الشئون والاعيان التي تصير مشهودة فان كل ما يتعين ويمتازو يظهر اسم من الغيب والاصل الذي حصل منه و شانه التعريف والدلالة بالحكاية وانكان اقتضاء عدم تعين الذات ايضا عدم كونها مجهولة ومحدودة في عدم المعلومية و عدم قبول الاشارة بل لايعلم الاهوكما لايشار ولاهو الاهو لعدم الهوية لغيره وكون الكل شئوناله وانتقاء العلم والاشاره

ايضاباعتبار من الاعتبارات العلميةالتي عبارة عن علمه تعالى بنفسه في نفسه الذي هومحتدلجميع التعينات وباعتبار عدم الثبوت للغير وعدم والحكم عليه وعدم شيء والدي على ذاته وباعتبار صيرورة العلم والاشارة والشهود وغيرذلك متحددة بنفسها ومنقطعة منفسخة لديها عباراتناشتي وحسنك وأحدو كل اليذاك الجمال يشير في خطبة لحضرة أمير المؤمنين الحمدالله الذي بطن من خفيات الامور و دلت عليه اعلام الظهور يعني ظهور الوجود الذي ينتسب الى الاعيان والمهيات و تحصل من حيت انتسابه اليها و ارتباطها به وجودات الممكنات التي هي اعلام لذلك الظهور و مرائي لصفاته تعالى و يرازخ حادثات بين انوار الذات التي لها شئون غير متناهية وظلمات اعدامها ولكن يرازخ حادثات بين انوار الذات التي لها شئون غير متناهية وظلمات اعدامها ولكن الانتساب الى المهيات في نظر اهل العلوم الرسمية حقيقي لعدم ادراك الاشياء على ماهي عليها بل عدم كون العلوم الصورية علوما حقيقية و انما هي من الاعمال القلبية او النفسانية ضرورة ان تصوير الذهن امرا من الامور عمل مسبوق بعلم او ظن او تخيل النفسانية ضرورة ان تصوير الذهن امرا من الامور عمل مسبوق بعلم او ظن او تخيل النفسانية ضرورة ان تصوير الذهن امرا من الامور عمل مسبوق بعلم او ظن او تخيل

وهمي وكذلك التصديق الذي عبارة عن نسبة امروحكم الى موضوع آخر عمل و خبئر من القلب او النفس يحتمل الصدق والكذب كالخبر اللفظي وبالنسية اليه تعالى يكون التصور الحاصل من الشخص توهما صرفا وان كان من حيث احاطته تعالى وسعة رحمته ونوره وقربه شاذا وظهورامن الحق وعابده لم يعبد سوى الله كما قال كتب ان لاتعبدوا الا اياه ولكن هذه العبادة هي التي ورد في حقها من عبد المسمى بدونالاسم فقدتوهم فالعلم الحقيقي هوالذي يظهر من حقيقة المعلوم بعد تزكية النفس وتصفية القلب و السروالخروج من ظلمات العلايق و المعاصى و الاغيار الى انوارالعلوم والمعارف قال مولى الموالي نافلا عن التورية يابن آدم لايخلص عملك حتى تذوق اربع موتات و لا يحصل الموت الابتجلي من التجليات الإثارية والافعالية والصفاتية والذاتية وظهوره وايجاده صورة كمالية جامعة لجميع ماكان حاصلا للسالك متفرقة بالتسوية والتعديل وكل التجليات منتهية الى الحركة الايجادية الحبية المنتهية الى المشية و الوجود المطلق ولايكون الدات المتحققة بالذات عين الحركة ولاالمشية فاذا فني عن العصيان والرزائل وبقى بالطاعة والفضيلة بحيث لم ين الاثن الامنه وصار علمه الذي عبارة عن النور الذي القاء الله في قلبه في صورة مثالية فعليا منشا لحصول المعلوم بوجه فان ادراك الاثر لايمكن بالتوهم والتخيل بل لابد من التصفية والتقوى حتى يظهر الإثر منه تعالى على القلب على حسب ما هو عليه في نفس الامر لا بالتفكر الفلسفي اتقوالله ويعلمكم الله فان خير الزاه التقوى باخذالانوار الملكوتية من الانوار الحسية الحاصلة من صفاء الاغدية كما يحصل منها نورالبص وسايرانوار القوىالادراكية وجعلالنور في الأيات والاخبار ميزانالعرف إن الحق من الباطل لكونه شاهدا على نفسه و من لم يجعل الله له نورا فماله من نور والتقوى عبارة عن محو آثار التعلقات و دفع ظلمات الامور المحسوسة الدنيوية والخواطرالنفسانية والشيطانية بتوجه التام بالنورالحاصل للقلب من عندالله كما بينها امير المؤمنين فيما كتبهالي بعض اصحابه قال من اتقى الله

عزوقوى ورفع عقله عن الدنيا فبدنه مع اهل الدنيا و قلبه و عقله معاين الاخرة فاطفأ بضوء قلبه ما ابصرت عيناه من حب الدنيااى محبوباتها آخر حديث فى باب حدوث الاسماء عن ابى عبدالله من زعم انه يعرف الله بحجاب اوصورة او بمثال فهو مشرك لان حجابه ومثاله وصورته غيره وانما هو واحد موحد و كيف يوحده من زعمانه عرفه بغيره وانما عرف الله من عرفه بالله فمن لم يعرفه به فليس يعرفه انما يعرف غيره ليس بين الخالق والمخلوق شئى والله خالق الاشياء لامن شئى كان والله يسمى باسمائه و هو غير اسمائه والاسماء غيره

قال حضرة سيد قطب الدين في فصل الخطاب

جدان ذاته تعالى علوم الكائنات بجملة كان واقعا بنور الوجود الحق بالصمدية يض يفيضه و يقذفه في قلبهم بالهداية

شهدناشموس الحكمة الموهبية وفرقانا باشراقات علم الوراثة لوامع ما آنسته بالهداية بانوار شمس الحكمة العلوية بما لفقوها من بيان الادلة وما امتاز الا باعتبار الاضافة لانوار علم الله في الازلية به كان عقلا كاملا بالاحاطة و علم محيط جامع كل كلمة تعالى و برهان لكل البرية

الا ان علم الله وجدان ذاته ووجدانه العلمي قد كان واقعا و ان علوم الخلق فيض يفيضه (البيان الذي ابانه الكشف) و أنا بحمد الله من فضل ربنا مهمة أهل الفقر ماضل سعينا وان معي انوارها اليوم فاقتبس ساغنيك عن قوم تفلسفوا ولسنا بمحتاجين في فهم مقصد وذاك لأن العقل والنقل واحد لان كلام الله كان حكاية واوحى الى قلب الرسول وانه ر و ذلك وحي الله روح بامره هنالك عقل الكل مراتعلمه

ونورا مبينا احتوى كل اية فهلليسعقلايحتوى كلحكمة وحق و تفصيل لكل حقيقة له تقتبس انوار شمس الهداية الى الفعل بالتدريج من بعدقوة حقىقتك الكلية الاولية فحسبك نور الفطرة الموهبية على نفسه عندالعيون البصيرة شعاعلروح الحضرة الاحمدية بيانا و فرقانا لكل حقيقة اذا صار فرقانا لأهل السعادة لقد آمنو بالغيب اول مرة ويجعلله الفرفان في كل اية ويفرق بين الحق و الباطلية لقد كان عرفانا لكل البرية و آثاره في نشاة بعد نشاة و سبحانه عن وصفه بالزيادة حقىقتهاكانت حدوث الأضافة

وقدكان قرآنا وروحاو حكمة وقدكان فرقانا لتبيانكلشيي فهذا شفاء للصدورو رحمة فيا ايهاالجزئي ان كنت تابعا فيكمل في الاطو ارعقلك خارخا والأففى تيه الضلال تضل عن ويشهد ذاك النور نور كلامه وذاك لأن النور بالذات شاهد وروحك قرآن صغير لانه فان تتقوا الله يجعل لكم به وقدكان في القرآن تبيان كلشي لأن الهدى للمتقين و بالتقى و من يتقى الله يعلّمه علمه ليفتح من نور التقى عين قلبه فعرفانه سبحانه بصفاته لأن صفات الله منشأ فعله وحمل صفات الذات حمل هو هو وحمل صفات الفعل بالاشتقاق اذ

(بين الحق والخلق بالتعلق كالابداع والخالقية)

وقد كان معنى حمل اثار فعله بنوسيط دواوربطجعل ونسبة (كتوصيفه بدى القوة والجبروت و بدى العزاى الامتناع من الوصول والعلم به على ما هو عليه فى نفسه ومن ان يوثر فيهامر ويحول بينه و بين ما يريده و بيت الله

#### و روح الله )

اذن كانمحمولات يرهان لمنا وكانت شئونات لها و وجوهها ومن عرف الموضوعحق بيانه فعر فانه سبحانه بصفاته وادراكنا موضوع كل قضية لذلك بينت الحقايق بعضها لينقلب التعريف عند بياننا هنا لك قد صار المعرف ححة و اذليس قيد الشئي الااعتباره فلولم يكن كليه متحققا ولكن بعض المعلمات تصور لدي وفي الذهن تصديقا تهم عمل لهم تعلق معنى العلم في ذهنهم به فليس لنا التصديق علما وانما

هناكليس العلم معنى تصور وليس بتصديق باصل الحقيقة كذافى الكرام الخليقة لان علومهم افاضات علم الله حسب المشية فلا يحصل علم اليقين المستفاد من باطن العلم بالعمل و الحال الذي يضمحل به رسوم البشرية في وجه الربوبية من عالمه الابالتجلى الاثاري بل الافعالي وهو العلم الذي يحصل من العلم بالمعلول والمجعول بالذات الذي هو عين الربط بالجاعل بحيث لا يمكن بان يعلم مجردا عنه ولاينسب الرائي الى ذاته المعدومة بالذات شيئا من الامور التي هي للحق حقيقة بل ينسب الي وجه الذي حصل له من فيض الحق ولكن ماراي

لوازم موضوعاته في القضية ومجعولاتها فهرتبة بعد رثبة سين يكون غنيا من سئوال الهليد معرف مجعولاته في الدراية بنهج الهدى برهان تلك القضية على نهج الترتيت بالاولية ببرهاننا اللمي من غير كلفة ولم تفتقر فهما لاتيان حجة وتخصيصه في رتبة دون رتبة لماكان جزئياته في الخلقية در کهمفی ذهنهم ذاب صورة كساير اعمال القلوب المريدة كسايرهافي كل شأن و حالة يكون من ٱلاعمال بالرويّة ٱ

الحق موصوفا بصفته بل بصفات ذاته فكانه يراه لاحقيقة كما اذا تم اليقين و شاهده وتحقق به بحيث لا يتغير اصلا فان المدرك في علم اليقين مثال المعلوم المطابق لحقيقته وفي عين اليقين ظاهره وفي حق اليقين ظاهره و باطنه وفي برداليقين احدية جمعه المشتملة على الامور الظاهرة والباطنة منه باحدية جمع العالم الذي به تطمئن النفس وتكمل بالرجوع الى الرب راضية منه تعالى لعلمه بتربيته له واعطائه كل مااقتضى استعداده ودعاه ومرضية عنده تعالى لظهور كماله وفعله تعالى فيه بالتجلى الافعالى و اللهداية وهي البيان الذي ابانه الكشف بل النور الذي حقيقة الايمان و مصداقه الذي لا يحصل في القلب الا بالمجاهدة معالنفس ولذا نفى الله الايمان عن الاعراب وقال ولما يدخل الايمان في قلوبكم مع كونهم مسلمين معتقدين للتوحيد و النبوة و اظهارهم الاسلام عن اعتقاد والا لم يكونوا مسلمين.

ايضا عندالله العالم بخفيات البواطن ولم تكن اطاعتهم مفيدة لهم فى الاخرة مع انه تعالى يقولوان تطيعواالله ورسوله لايلتكم من اعمالكم شيئاً وجعل الايمان منحصا فى المجاهدين بقوله انما المومنون الذين آمنوا بالله ورسوله ثملم يرتابوا و جاهدوا باموالهم وانفسهم فى سبيل الله اولئك هم الصادقون الذى قال فى حقهم كونوا مع الصادقين لاغير وليس المرادمن هذه المجاهدة المجاهدة مع الاعداء الخارجية فقط والا لم يتحقق الايمان لشخص فى زمان الغيبة لعدم وجوب هذا الجهادبل عدم جوازه فى زمان الغيبة باتفاق الفقهاء فاذا فنى بالمجاهدة يرى النور منسوبا الى المنير الحق بحيث لايرى الفعل الا من الله بل اضمحل الرسوم فلا يرى الا الله ولهذا لايرى وجود عباد الله الذين ولا يصدء قلبه بالتعلق بغيره تعالى و يدخل بعين اليقين فى عباد الله الذين عرفواربهم ولم ينظروا الى غيره قتجلى له الرب وعرف الرب بالمربوب بما انه مربوب ومرآت لربه على حسب المربوب لاعلى ما هو عليه الرب من عرف

نفسه فقد عرف ربه وصارمخلصا لله بكسر اللام وروحانيا وصفا من الأغيار وصارالحق واليا لاموره وهو وليا بمعنى المفعول وصوفيا بمعنى العام ويحتاج الى شراب اخر اصفى حتى يصير صوفيا بمعنى الخاص الذى هو المصطفى من الحق فانه ماضمجهول من صافاه الله فصوفى ثم سمى به و صار اسماله كما قال ابوالفتح البستى موافقا لما قال باباطاهر.

تنازع الناس في الصوفي واختلفوا

قد ما فظنوه مشتقا من الصوفى ولست انحل هذا الاسم غير فتى صاف من الصوفى حتى لقب الصوفى

وقال غير ه

صوفية ما رضوا للصوف نسبتهم حتتى ادعوا انهم من طاعة صوفوا

كما عرفهالشهيد في وقف الدروس بالزاهد العابد و ان لم يكن ذلك الظهور والنور النبى به يشاهد الحق غير المشاهد الرائى بلى تحقق ذاته بذلك الظهور والنور و وجد نفسه ظهور اللحق كما هو وغيره كذلك في نفس الامر بحيث لاحظ الحق و شاهده لانفسه و ذاته و صار مرتبطا اليه بالتجلى الصفاتي بحسب ادراكه و شعوره ايضا فهو حق اليقين الذي لم يبق منه شئى بل لابد فيه من ظهوره و معروفيته بالمربوب بما انه رب لا انه مربوب حتى يحصل برد اليقين بالتجلى الذاتي الذي لا يبقى للغير عينا ولا اثر اويري الحق حاكيا عن كل شئى بنحوالكمال ويكنى عنه بالاستقامة فان سلوك المراط المستقيم بالحقيقة لا يحصل الا لمن صار مستقيما في نفسه و مستويا على عرش عالم الوجود اولم يكف بربك انه على كلّ شئى شهيد فان وجهالله في كلّ

شئى بل لاشئى الأوجهه فاينما تولوافتم وجه الله ولكن لايكشف كل الوجوء التي في الأشياء بذلك الوجه الواحد الالمن صار ظهور اللاسماء والصفات الذاتية وصور الالهية التي بها كمال العالم في دعاء الندبة ابن وجه الله الذي يتوجه اليه الأوليا و لابد من وجوده في كل زمان ليستحق سخر لكم ما في السموات و الارض جميعاً سريهم اياتنا في الافاق وفي انفسهم وله كتاب منير كما في قـوله تعالى ولكن جعلناهنورا نهدى به من نشاء فان الحقيقة التي هي غاية الطريق عين واحدة بخلاف الشريعة و الطريقة فانهما باقيتان بابقاء الله الذي يرتفع لكون السكوك هوالتعب والكلفة التي حكم بها لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجاوالحقيقة التي هي الحكم بذلكالمحكوم به بافية ببقائه فكيف بالمعرفة التيهي رأس المال وفلتصاحبه مجلى ومستوىلظاهر الحق الذي لايسعه الارض ولاالسماء فكانجنة وحجابالله تعالى فيقال له وادخل جنتي ودع جبتك وذاتك و صرمنك الى حتى لايبقى فيك الا انا وانكان التجلي من الذات لايقع الا مصورة ما تجلي له فما يرى المتجلى له الاعينه الثابتة في مرآة الحق و ما يرى الحق ولكن يعلم أنه لا يرى عينه الا فيها و صار عالما ربانيا حيث لم تبق فيه نسبة الااليه تعالى وله و صوفيا بمعنى الخاص المذي اصطفاء الله كما في رواية النبي و توصيف الامير شيعتهم بالاصفياء لابن عبياس واورثهالله الكتاب للحجية واحراج الناس من عالم الاجسام والظلمات الي عالم النور والا من كما قال في حق خاتم الرسل: الركتاب انزلناه اليك لتجرج الناس من الظلمات المالنوروفي حق موسى كماارسلنا موسى باياتنا أناخرج قومك من الظلمات إلى النور وهذا النور هو الفارق بين الحق و الباطل كماوره عن حضرة العسكري في تفسيل وآتينا موسى الكتاب و الفرقان الي أن قال فالفرقان النور الذي كان يلوح على جبين من آمن بمحمد والسِّيلة وعلى وعترتهما وشيعتهما وفقده من جبين من أعطى ذلك بلسانه دون قلبه فان حقيقة الايمان والعلم

والحياة التي امرالله بالاستجابةله وللنبي اذارعاكم لمايحييكم نورااجلي منه واالظهر منه ولذاكان ميزانا مميزا بين الحق والباطل والصواب والخطاء كما قال النبي لزيد بن حارثة فان لكلّحق حقيقة ولكل صواب نورا ما كنت تدرى ماالكتاب وااالايمان ولكن جعلناه نورا نهدى به من نشاءِ وفي خطبة ١٧٨ ولكن تدركه القلوب بحقايق الايمان (الانوار التي يتحقق الايمان والعلم بها و يصدق عليها بحسب درجاتها) افمن كان ميتافاحييناه وجعلناله نورايمشي بهفي الناس كمن مثله (جسده) في الظلمات ليس بخلرجمنها والاخبار فى انالعلمنوريقذفهالله فىقلب من يشاءكثيرة اوردبعضهاالشهيد الثاني في اول المنية و سمى العلم الاكتسابي من الاقوال و الكتاب بالعلوم الرسمية بل الاصطلاحية وفي اول الوافي للفيض ان المحقق من حصل له نور العلم بالمشاهدة وكل من لم يحصل له ولم يشاهده واخذ من كلام الرسول مَلْاللُّهُمَّارُ اوالأئمة اومن يـقوم مقامهم فهو مقلد والنور الذي به يصير الشخص محققا هواللامع الكثيرالبرق اعني الروح الكلَّى فان العلم لايحصل من العالم بمحرد اخذ قوله الا ان يستعد بمصاحبته واستماع اقواله واتباعه للادراك بطريق ما إدرك معلمه والاخذ من مأخذه والاستنادبما استند هوعليه كما في باب الروح التي يسدد الله بها الائمة من الكافي عن ابي حمزة قال سئلت ابا عبدالله عن العلم اهويتعلمه العالم من افواه الرجال ام في كتاب عندكم تقرئونه فتعلمون منه قال الامر اعظم من ذلك واوجب اما سمعت قول الله عزوجل و كذلك اوحينا اليك روحامن امرنا ماكنت تدرى ما الكتاب ولاالايمان (لايدري احد بحق حقيقتهما وكنه مائيتهما الا انت ومن تاب معك من الورثة الالهية اذاهراكمائيه الشئي غيرادراكه بوجه فادراك الامر و التجلى الاول و التحقق بكنه حقيقته القرآنية التي هي عرفان الحق بالااحتجاب اليمكن لغيرهم فان مشاهدة غير هولاء يكون من ورا. حجب انفسهمالتي تجلى الحق بهالهم واحتجب بها عنهم فان الكل تحت لواء حضرة محمد وهو حجابالله والمتحمل لكماله الذي هو حامل لوائه حضرة على امير المومين ثم قال أي شئى يقول أصحابكم في هذه الآية أيقولون أنه كان في حال (بحسب جسمه و جسده الايدري ما الكتاب ولا الايمان (قبل الوحي الذي هوالالقاء الالهي و بعث روح القدسي الذي يكون حامل الوحي في القوس الصعودي ) حتى بعث الله عزوجل الروح التي ذكر في الكتاب (انها من امري اي ناشيا من الامرالذي هوالتجلي الأول وقيل تكون من عالم الامر الذي هومقابللعالم الخلق او بمعنى الشان والاضافة الاختصاص العلمياي هيمن جنس ما استاثر ناه بعلمنا من الاسرارالتي لايطلع عليها عقول البشريّة) فلما اوحيها اليه علم بها العلم والفهم وهي الروح التي يعطيها الله عن وجل من يشاء فاذا اعطيها عبد اعلمه الفهم اي الفقه قان الفقه في القرآن والاخبار وكلمات العلماء الاخيار هوالفهم القلبي بالقاء الروح الكلّي ولذا ورد في رجال الكشي، اعرفوا منازل شيعتنابقدر ما يحسنون من رواياتهم عنافانا لائعد الفقيه منهم فقيها حتى يكون محدثا قيل له يابن رسول الله اويكون المؤمن محدثا قال بلي يكون مفهمًا و المفهم محدّث ومضي فيالمقدمةوسيجيىء مايوضح ذلك وان العالمال بانىوالفقيه منحصرفي منسافر الى الله ورجع ظهورا وصورة لاحقيقة كمافي خطية ٢٢١ فكانوا فيها (في الدنيا) كمن ليس منها عملوا فيها بما يبصرون وبادروا ما يحذرون تقلب ابدانهمبين ظهراني اهل الاخرة فان المسافرة اليه بمتابعة وليه والدليل ممايلزم على كلمؤمن فظهر انالحق كما لاينقلب بان يبطل ذاته ويصير شيئًا آخر اوشخصا من الاشخاص لوجوب وجوده على ان اتحاد الموجودين ممتنع مطلقا فان مع بقائهما اومع زوالهما لايكونان واحدا ولم يتحدا و مع زوال احدهما لم يتحدهوايضا معالاخر فان الباقي بلق والزائل باطل وليس الباطل الا العدم ولاصورة خارجة من هذه الصور نعم في الشق الاول إذا كان احدهما متعينا وارتفع تعينه واضمحل وجوده فيالاخروصار من شئونه فهما موجودان

بوجود واحد ووجودالحق ليس متعيناحتي يزول تعينه ويستهلك وحوره فيوجود آخر و يتغير بل كلما فيه اشعار بالكثرة و التعدر متفرع على الوحدة و ثبوته يكون لها لابالعكس فان التعدد لايكون الا بالوحدة ولعل ما ورد في الدعاء الهي لك وحدانية العدد اشارة الى ذلك فان الموجود الحقيقي ما حقيقته الوجود وغيره لايصير موصوف بالوجود حقيقة لعدم كون الوجود وصفاقائما بغيره والالزم سبق ذلك الغير على الوجود الوصفي بالوجود وينقل الكلام الى اتصاف ذلك الموصوف بالوجود فان كان ذلك الاتصاف بالوجود العارض لزم الدور و انكان بوجود عارض آخر يتسلسل فثبت ان موجودية الغير ,معنى ظهوره به وتعلقه به كتعلق المهية بالوجود وانتزاعها منهبوجه من التشبيه والتنزيلوالا الامر اعظممن ذلك واجل وما اوتيتم منالعلم الاقليلافضلا عن الوجود لايدخل في الحس المشترك و لايري بالذات و كما لابري بالذات لا يعلم للغير ولايكون لعقل وادراك كماوردان الله احتجب عن العقول كما احتجب عن الابصار فان كلمايتصورفهو من المعاني التي تكون كلها اعتبارية ومايكون واحد منهاممتبرا فيه ممكن اعتباري وظهرمن ذلك

ايضا ان ما يعلم من الحق للعقل يرى اذا صفى البصر وارتفع الى مقام الروح و انقلب الى اهله مسرورا و يمكن تحقق الكامل به بسيره الى الوحدة والفناء فيها واليقاء بها فان شأن العقل توحيدالكثير وتكثير الواحدولذا كان مكلفا بالدين الذى هو عبارة عن نفى الكثرة والموت الاختيارى والانقياد والرجوع الى الوحدة والحياة الثابتة الغير الزائلة فالسير الى الله والقرب اليه عبارة عن الصيرورة واحدا تجمع فيه الكثرات ومطلقا ومرتبطا بالكل بالترقع عنها والكون معها بالقيومية التى هى صفة الحق فان معرفة الشئى بوجه كماهى لكل شئى غير معرفة الشئى بكل الوجوه فالسالك لابدان يسير معرفة الله وغيرها من مراتب ظهورا لوجود حتى يعرف الله فيها وبنتهى الى مشاهدة حجة الله و تجليه وان قيل ليس للانبياء التجلى الروحي الذى لم ترسل تلك الروح و

لذلك قال الخضر لموسى ما لم تحطبه خبراكماانه ليسللافراه التجلى الملكي الذي للانبياء ولكن للشاهدلابد من جمع المتفرفات كلها بادخال الخارجيات التي يكون عليها خليفة فيه وتفريق المجتمعات باخراجها من الداخل بالافاضة وان لم يظهر شَتَّى بحسب الظاهرمن صورته البدنية الخاصة بل ظهرمن الغير لكنه منه بحسب الحقيقة حيث انه اخذه من باطنه وظهر من جميع ماذ كرنا ان طول الطريق لرؤية الاشياء وعدم التجاوز عنهاوعن رؤية التاثير عن الاسباب ومالم يخرج السالك عن تأثير هالابدان يرى لذاته الاختيار حتى لايكون مجبورا ومقهورا لها بالكلية بخلاف الواصل الذى لايراها و خرج عن تأثيرها لفنائه وعدم رؤية ذات لنفسه فضلا عن الفعل و الأنفعال والجبر الذي يراه هو جبارية الحق وقهاريته التي لاببقي شيء وذات عند ظهورها وكل ما يراه هو شأن من شئونه لكونهفي جانب الشرقي دون الغربي وصيرورةالحجاب بعينه الكشف والظهور فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للاسلام أي تسليم الوجود كلها الى الله فهـ و على نور من ربه وكلما استقام السالك يصير الطريق اقس فان قطع الصراط المستقيم يكون بصيرورته مستقيما كما ان غاية عرفانه تكون معرفة ظهور الوجود الحق و مرتبة الوهيته وكونهالهارباللعالمين لاذاته على ما هي عليه لنفسه فينفسه قال في الفتوحات فلماعين ماعين له وتحلينا بهسمى ذلك مغالبة مناللحق ولما عين ماعين لنا واتصف به سمى ذلك مغالبة من الحق وموضع الجنوح الى السلم من هذا الامر ان ترد الكل اليه فما اعطانا من ذلك ولواعطانا الكلقبلناه على جهة الانعام.

# ٧ \_ لطيفة

#### فى التجلى الاول

اعلم انه لامحال للاعتبار في حضرة الوجود الحق اصلا فانه محض الوجود و الثبوت الذات ولو كانت للاعتبار فيه مدخلية لما كان واجبا بالذات هذا خلف وحيث لااشارة

اليه ولا اعتبار له لاصفة ولانعت له فانهما باعتبار معنى وجودى او عدمي وحبثلاصفة. ولانعت فلا اسم له فانه صفة او نعت مأخوذة بيحيث تحاكى عن الذات وتكون بالنسبة اليه لا بشرط وحيث ان هذا الاعتبار الذي هوء دم اعتبار مشئي معه نفسه عندالعقل يكون اعتبار اوباعتبار ويحصل للذات اسم غير حقيقي لعدم كونه معنى حقيقيا بل سلبا للاعتبار و اعتبار اللعقل له لاله في ذاته ومن ذلك يظهر عدم تطبيق ما قيل من ان الذات الظاهرة بالصفة ليست هي الذات البحت مع صفة فانك اذا قلت زيد قائم وقاعد كانقائم غيرقاعد وانما الذات المتى ظهرت بالقيامفاعل القيام وفاعله موجده الذى اوجده وينتهى الايجاد الى نفس الحركة الإيجادية ولايكون ذات زيدابدا حركة لان الذات من حيث هسى ليست حركة واذا اوجد فعلا اوخده بنفسه و الحركة الصادرة عنها التي صفة الذات خارجة عن حقيقة الذات هي عين الفعل لكن لما ظهرت الذات بها ظهرت هي بصفة صفة الذات فاذا قلت قائم كان المستند اليه القيام عين تلك الصفة لا نفس الذات لان القيام في الحقيقة مستند و منته الى الحركة والذأت كمّا قلنا ليست حركة و انتَّمَا يوجد الحركة بنفسها ولذا لايقولون النحاة في زيد القائم أن القائم بدل كما يقولون ان زيدا في جاءِ اخواف زيد بدلان القائم ليس ذاتًا ولا النات مع الصفة على ذات الحق ومشيته المخلوقة بنفسها من كل الوجود وانكان من جهة توهم تحديد الذات وكونها اعتبارية لتعين المشية واعتباريتها بوجه يصح سلب اجدهما عن الاخرى واكن لاتقابل بين الذات والمشية والوجود المقيد بخلاف ساير الذوات الاعتبارية مع صفاتها وافعالها فان كل واحدمنها من حيث دواتها الاعتبارية مغايرة الإخرى ودواتها متقدمة على الصفات والافعال بالاعتبار يخلاف الوجود الذي لايتحقق شي الابه وله التقدم الحقيقي ولذلك لايمكن وقوع مغايل له الا بالاعتبار والكل شئون له وكل موجود اذا جرد منجميم الجهات العدمية التي باعتبارها اطلقت الاسامي على الممكنات لايبقي منه الا اسم من اسماء الله التي لاتثبت الآله تعالى ولذلك لا يحصل هذا التجريد الآمن الله ولا يعلم الآ

منه فانه من العلم الذي لايجيطون بشئي مي علمه الا بما شاء ولايمكن للعقل الاشارة اليه الأضمنا وناقصا لا إنه قيد ومقيد وصفت وموصوف حتى بحرر العقل واحدامنهماء عن الآخر فان اطلاق القيد والصفة بتحو من الاعتبار والمجار للتفهيم لمن لم يصل الى الحقيقة ولم يتم إدراكه فاذا تم فهوخالص مجره ومن المعلوم عدم كون ذلك المجرى والخالص قبل ذلك التجريد وصيروزته تاما مُؤجودًا حَثَى يَقَالَ انهُ مَعْلُوطُ بَعْيُرَهُ الأ على سبيل المجاز والشانية ولذلك تصير الأمات التي كلها آيات لذات واحدة مختلفة للاصناف المختلفة فان منها ما يكون للعالمين فتدرك الملائكة والجن والانس دلالته و منها مايكون للعقلاء و منها ما يكون لاولى الالباب الذين ينظرون في لبها لا فيج قشورها ومنها ما يكون للموقنين و منها مايكون لاولى النهى الدين تهاهم العقل عن الاقدام فيما لم يؤمروا به ومنها مايكون للمتذكرين ومنها مايكون لاهلالسمع عن اتله وعبدوالمطلق من الامة المرحومة ولاسيما الرسول الخاتم الذي عين المشية والتعيين الاؤل والافاضة التي لاقابل لها فاو ل شي يحصل بالافاضة ويعتبره العقل للوجود ويظهرن لديه في تين تيب الموجودات هو الاطلاق الذاتي الذي لايكون مقيدا يقيد ولايعدم قيير فليس المرادين الإطلاق عدم التقيد فئ الواقع بل عدم ملاحظة القيود وعبيم اعتبارها بحيث يمكن صير ورتهمم القيود وعدمها ولذاك يكون امتياز هذالتعين هو الشمول ويندرج احكام الظهوروالواحدية والقيوه في بطونه واحديته واطلاقه بطريق صدق اللؤازم الغين المتأخرة في الوجود والمقاهيم المختلفة على المصداق الواحد لاشئي منه ظهور مثلاولو بالتحليل العقلي وليس الامتياز فيه بين ها يعتبر فيه من الكمالات الذاتية و التعينات الاسمائية فانه في ع الوحدة الاضافية التي هي غبارة عن كون الشئي بحيث لاينقسم الي متعدداو جهات من حيث هو كذلك و الكثرة المقابلة لها فالوحنة الذاتية الحقيقية القاهرة لظهور سائر التعينات وتمين الاسماء والصفات ختى العينية والغيرية هي كونَّ الواحد واحدالنفسه بحيب لاتقابله كثرة اصلا لابتجسب الوجود ولا بحسب التعقل نفيا

او اثباتا فاول ما تبجلي ذاته لذاته لكون الوجود ظاهر الذاته ومظهراً لغيره وقائما بنفسه لنفسه وكل مايكون كذاك فهوحاض لذاته والحضور عين العلم فهوعالم لذاته بذاته وايضا حيث انه فون الكمال فياس بالذات متجلى بالذات للذات حيث لم يكن قابل ثم لافاضته خارجا عنهابل القبول عين الفعل وكان هذا التجلي الباعث الحبي واحداو خصول المطلوب متوففاً على تركيب مقدمتين ولاسيما الكثرة فلم تحصل الكثرة بهوسرذ لك غناء الذاتي العيني الوجودي كونايجا الحق لالغرين برجع اليه تعالى بارحمة ذاتية بالاعيان على مقتضياتها ولاجلها كماانسر الامر بالعبادةو الطاعة كذلك بل لوحصلت بهذا التجلي لتوهم ان متعلق الامن الايجادي وغايته تحصيل ما يعود اليه نفع، فقط و لذلك يطره ظهورهذه الوحدة الكثرة وتوخرها للغيرة وانكانتا فيمقام وحدة الذات متصالحتين فتظهر صفات الجمال و الجلال ولعدم كون القابل للافاضة حالت ورجعت الى ذاته تعالى بقوتها العشقية وكل ماكان مبدئه ومنتهاه شيئا وإحداف جوعه بنحوالاستدارة فانكشف بذلك التوجه الذاتي الذات على الذات فعلموجود ذاته وشهد نورذاته وظهرت قابليات الاعيان التي خفيت ولذاك تظهر قابليات المخفية فيالمراتب السافلةبالحركات الدورية المحيطة بهافإن الصفات الكمالية والشئون الذاتية التي للحكيم تعالى الذي لايمكن خلوه عنها منحيث الاسماء والصفات كمالها وتمامها بالظهور والفعلية في حديث المفضل عن الصادق عليه السلام فلماشاء من غير فكرولاهم اظهار المشية وخلق المشية للشئي فاشرق من ذاته نورشعشعاني لاتثبت له الانوار....،

يعلم به حقيقة الامرالمة مين ويكون علامة و كاشفاله يسمّى اسما وله التعين والتعين من حيث يعلم به حقيقة الامرالمة مين ويكون علامة و كاشفاله يسمّى اسما وله في ذلك المقام الاسم والمسمى والاشارة والمتشار الهم واحد والتغايريكون بالاعتبار) لالحاجة منه اليه (الى الاسم الذي هو المشية) ولاغيب به (ولالانه غيب نفسه به وجعله مظهر النفسه) بال لما بدت (المنسية) بطبع الحكمة (بمقتضى حكمة الذات) عنذ الرادته بكون الاسم (بوجود الاسم)

العلم بان الحكمة (مقتضاها) اظهار مافى الكيان (في بطون الوجود لعظمته) الى العيان ولولم يظهر ما علمه (معلوماته) من غامض علمه الى وجود معاينة بعضها لبعض لكان (علمه) ناقصا والحكمة (حكمته) غير تامة لان تمام القوة الفعل و تمام العلم المعلوم و تمام الكون المكون

وقال فيهايض واعلمان النور لميكن باطنا في الذأت فظهر منه والاظاهر امنه فبطن فيه بل النور من الذات بالاتبعيض وغائب في غيبه بالاستتار ومشرق منه بالا انفصال كالشعاع من القرص والنور من الشعاع الحديث و أول ما ظهر بهذا التّحلي الوحدة الحقيقية الذاتية التي هي للوجود المطلق الذاتي فان الاتصاف بكلّ من الصفات وعروض كلّ من التعينات للمطلق موقوف على تلك الوحدة اذلولم بكنواحدا لم تكن الصفات صفاتاله ولاالتغينات تعيناتاله ولذلك تدل وحدة هذا التجلي على الوحدة الذائية من غير اشارة وكانت باعتبار تعينها اصل جميع القابليات ومبدألها ومتضمنة لهاكما ان ذاتها اصل جميع الفواعل مندرجافيه الفعل والانفعال وجميع الاسماء والصفات والافعال بل المطاهر كلها فان المظهر عين الظاهر بحسب الحقيقة والغيرية بحسب النسبة والاعتبار والنسب و "الأعتبارات كلُّها راجعة الى تلك الحقيقة وهي منشأها والعلم الذي حصل بهذاالتَّجلَّي بنفس ذاته عين العلم بجميع كمالاتها لكونها تغير فاقدة لشئى منها فان الكمال عبارة عن حصول ماينبغي كماينبغي لماينبغي ولهاالوحدة الحقيفيةالتي لاتفادر صغيرة ولاكبيرة الااحصتها ولذلك يتضمن هذاالتجلىالاحدى الذاتي الشعور بالكمال الذاتي المستلزم للغنى المطلق فاته ظهور ذات الحق على نفسها في بطونها على وجه تشهد نفسها من حيث واحديتها جامعة اجميع شئونها واعتباراتها وصفاتها واسمائها وخظاهرها و صورها من غير احتياج الى المظاهر والاطوار والمران والمعلوم ولتساوى نسبة تلك الوحدة الى البطون والظهور والأحدية والواحدية وجامعيتها لهما باعتنار ملاحظتها من حيث الوحدة الحقة الذاتية وعدم ملاحظة الاعتبارات والنسب الاسمائية والصفاتية التي هي لو ازمها

من جهة وتعلقها بالبطون والاطلاق والاولية وانقطاع كثرة الوجودية والنسبية احدية كما قال امير المؤمنين عليه السلامو كمال الاخلاس له نفي الصفات عنه اى اخلاص السالك نفسه بالانقطاع عما سواه له تعالى ان كانت اللام للاختصاص او اخلاص السالك له تعالى من كلّ الصفات والاضافات انكانت اللام للتعدية نفي الصفات عنه بعدم ملاحظتها و الحكم بعدمهامتما يزةلاستهلاكها كالحركة التوسطية ولذلك لايرسم قوسها في التمثيل فان جهة التعلق بالغيب تقتضي ذلك وباعتبار ملاحظة الصفات وتعلق الوحدة بالظهور والتقيد والابدية وانبساطها واثبات النسب والشئون كلَّها كاللوازم الذاتية للملزوم مع وحدة الذات وانقطاع كثرة الوجودية دون كثرة النسبية واحدية فان العلم بالشئي عبارة عن استجلاء العالم ذلك الشئي بما عنده من ذلك الشئي بحيث لايغاير العالم من حيث الوجود ولذلك لايتحقق العلم الحقيقي الكامل للمجرد بمجرد حصول امرلهالا إذاكان حصوله له بنحومن التاثير الموجب للاتحاد اوكان العلم بذلك الامر باعتبار الامرالجامع المقتضي للاتحار والمناسبة الذاتية بينهما من حيث ذلك الامر الجامع المعلوم حقيقة وبتبعه يعلمذلك الامرفان كآشئي من المتكثر اتوان كان متميز ابذاته عن غيره وجهة التميزغير خارج عن ذاته الا انبينه وبين غيره مناسبة واشتراك منجهة امر مايقتضي الاتحاد بحسب الاتصاف باحكام ذلك الامر الجامع وقبول آثاره اذالشئون والاسماء الالهية التي منشأ ظهور الاشياء وكثرتها متحدة من حيث حقيقتها والصفات الذاتية لاتغاير الموصوف فمامن شئي الإيناسب غيره ولااقل من الاشتراك في ظهور الوجود والمظهريةلهوالامكان وغير المجعولية بالذأت وقبؤل فيض التجلى واظهار الوجوة الواحد متنوعا ففي كلّ موضع غلبت احكام مابه الامتياز على احكام ما به الاتحار يظهن الجهل والافتراق و المبانية والتضاد وفي كل موضع غلبت احكام مابهالاتحاد يقع الايتلافو الأجتماع والمحبة والوصلة والعلم ومن ذلك يظهر عدم مناسبة شي مع الواجب بالذات الا ترج كـ الواجب بالذات من هذه المناسبة والاشتراك ومما به يمتازعما عداه

وايضاكان من هذه الجهة عمكنا والالم تكن للممكن وان كان استجلاء ذلك الشئى المعلوم من حيث تعينه و تميزه حاصلا للعالم به ايضا الا ان المتميز و التعين الموجب لاعتبار العالم والمعلوم يكون من جهة ملاحظة الماهيات والتعينات من حيث هي معايرة للوجود ومن المعلوم انهالاتكون كذلك الابمجرد الاعتبار وبالنسبة الى ادراكناللنسب التعينية لابحسب الامن نفسه في مقيام الوجود و كذلك اختلاف التجليات والظهورات للوجود انما هو بحسب ادراكنا كمشاهدة الوان مختلفه لشعاع نور الشمس الواقع على البلور المنشوري الشكل حيث يتوهم ان النور المنصبغ نفسه بتلك الالوان مع ان في الواقع لالون للنور.

وكذلك ايضا ليس اعتبارالاسماء من حيثية التمايز في مقام الاحدية و انكانت من حيث انهاعين الوجود في الحقيقة حاصلة له حصول نفسه لنفسه وباعتبارهذا الحصول النسبي يكون عالما بها ايضا كماهو عالم بنفسه الاان هذه النسبة محس الاعتبار كالحركة القطعية وكالمئون الكثيرة المنتسبة الى الواحد العددي فان الواحد العددي يحكن ان يعتبر من حيث انه واحد مطلق من غير ان يلاحظ مبدئيته للاعداد فلا يظهر فيه النسب والاضافات كالاحدية ويمكن ان يعتبر من حيث انه مبدء الاعداد واصلها فاليه عودها مع انه ليس من العدد فانها تبين مرتبته وتحصل من تكراره ويصير هو مبدء للاسماء الغير المتناهية بالنسبة اليها كنصفية الاثنين وثلثية الثلاثة وهكذا الى غير النهاية من الاسماء والنسب وليس فيه شئى منها سوى الاعتبار وليعلم كما ان الوحدة البرزجية الجامعة اللاحدية والواحدية واحكامهما كانت مقومة لهما كذلك لهما وحدة نسبية متفرعة عليهما كلم اسيحتى ولا يخفى ان هذه الاعتبارات كالظهور والبطون وغيرهما كلم الحسب المدارك والمشاهد

و المّا بالنسبة الى نفس الذات لاتماين بين هذه الاعتبارات اصلا والا لم تكن وحدتها حقيقة تكون عنين الوحدة

لمنافات الاثنينية والتعدد معالوحدة وعدم امكان كون تلك الحقيقة بدون الوحدة فضلا عن وقوع الغين معها فانهاالواحد الاحدبلاامتياز بينهما وبين غيرهما وانكانت باعتبار علمها با الذات عالمة بالكل بعين العلم بالذات وفي هذا التجلي ايضاً لم يتميزشنيمن الإسماء الااربعة منها المسماة بمفاتيح غيب الذات المضافة الى حضرة الهوية في قوله تعالى وعنده مفاتح الغيب لايعلمها الاهو على ان تكون اضافة المفاتح الى الغيب لامية وهي العلم الذي عبارة عن الظهور لعين بحيث يحصل اثر الظاهر من حيث الظهور في من ظهر له والوجود الذي هووجدان الشئي نفسه فينفسه اوفينيره اوغيره فيغيره والشهود الذي هو الحضور مع المشهود و النور الذي هو التلا لو الذي يكشف المستورويظهر وفهذان الإعتباران للوحدة التي هي التجلى الإوَّل يحصلان باعتبار نسبة الفعل والمصدر الي الفاعل والمفعول بالذات كالعلم والعالم والمعلوم فانها متحدة بحسبالذات والحقيقة في هذا التجلي بللاتتميز الصفات عن الذات فباعتبار متبوعيته للاحوال ذات وباعتبار الإحوال التابعة صفات وباعتبار المنشأية للاحدية والواحديةوحدة وعلموالغلم عين النور الذي لايدرك شئى الابه كما أن النور عين الوجود الذي لايوجد شيى الابه والعلم بالوجود إيضا لإيمكن الا بالشهود وانكانت الإضافة بيانية فالمفاتح عبارة عن المعاني الغيبية و الشئون الالهية التي حقيقتها عين العلم الذاتي البسيط الاحدى الذي هوعين الذات و تصير معلومة بالتجلى الاول فانه مع بساطته تكون الاسماء و الصفات عنده و الاعيان الثابتة والاشياء كلها معلومة به فهي كلها معقولة ومعلومة عنده تعالى بحيت ينكشف بالتجلى الاول والثانى انكشاف الإشياء بالمرآة و يعلم أن الوجود الحق غير فاقدلها فهي عنده غيب الاموجودة لانفسها ولامعدومة فلمتنكن اشياء مذكورة اي موجودة كما هي كذلك بالذوات حيثما وقعت فهي كالمرائيمن حيث العدمية بها تقع شئون الحق وتجلياته كما تظهر بالصفر مراتب الواحد وليست داخلة فيه تعالى لعدم تركبه ولذا لم يقل فيه ولاعارضة له لعدم كونه محلا للجوادث والعوارض والالم يكن حقا وواجما

بالذات كما مضى ولذا لم يقل وله ولا صادرات منه لعدم كونها متنزلة بالنوات عن ذلك المقام وكون الخارجيات ظهـ وراتالها لاعين تلـك الشئون و لاتكون مجعولة بالذوات ابدابل انشائه الذاتي الذي هوالتجلي الاول والمشية ليس من قبيل الفاعلية والعلية والجاعلية التي تقتضي المفعولية و المعلولية والمجعولية المتبانية لها بوجه فبهذا المغنى التضائفي لاتكون الابين الوجودات المقيدة باعتبار تعيناتها وامتيازاتها بالماهيات المتباينة بالذوات بل ليست العلية والفاعلية والحاعلية للوجود المطلبق الشامل الذي به يظهر الاسمالله الجامع لجميع الاسماء باعتبار وحدته الحقيقية لعدم المبانية بينه وبين ماينشأ منهبلمراتب ظهورالوجودتكون بحيث يحيط بعضها ببعض وينطوى بعضها في بعض ولذلك لاتريدالوجودات المقيدة على المطلق ويكون ظهورها ظهوره الله نورالسموات وآلارض واشرقت الارض بنور ربهاوما رايت شيئا الاورايت الله فيه وداخل في الاشياء لاكدخول شئي في شئي ومع كل شئي لابالمقارنة و من الواضح انه لو كان شئى مباينا له لم يصدق أنه مع كل شئى وفيه و كثيرا ما يطلق الاسم على ما يظهن به اعنى مظهره لانه به يمتاز ويتعين فالاعيان الثابتة التي عند الوجود الحقُّ و شئونه ليست بموجودات بدواتها ولكن لها الحكم والاثر فيما لهالوجود العيني لان الاعيان معلولات الاسماء و الاسم المعين هوالصفة المعينة التي لو حظت باعتبار عدم مغايرتها للذات بل حاكية لها وجهة الذات واحدة في الجميع فتكش الاعيان مستندة الى الصفات التي هي المعانى المعقولة التي ليست برائدة على الذات بالحقيقة ولكن لها الحكومة على الخارجيات بان يقال عليها انها ذوات حياة وعلم و قدرة و ازادة وتقرتب عليها أفعال هذه الصفات واثارها من الأدراك والاحساس و التمين والتمكن من الفعل و الترك و إختيار أحد طرفي ما يتمكن بالقدرة كما تترتب على الأعيان أفعالها وآثارها ويحكم عليها بالوجوه الإثباتي الذي هوالعرض العام اللاحق بهاحين تقيدها بقيدالامكان فأن الأعدام الذاتية من الأعيان حيث اظهرها نور الوجود يحكم بانتها

موجودات في العلم والعين فيكون لها الحكم الذي عبارة عن التبعية والأثر الذي عبارة عن التبعية والأثر الذي عبارة عن ظهورالهيئة ولا تكون من الاعتبارات التي لاتحقق لها اصلها وكل ذلك باعتبار ظهورها و تحققها بظهور الوجود الحق وكونها من شئونه بلحكم الغيرية و الموجودية بالذات من مخترعات الوهموالخيال.

فظهورالكمال الذاتي إنما يكون بظهور متعالى على نفسه لاعلى غير و إذلا غير ثم بنفسه لابغيره كنور الشمس والسراج مثلا في نفسه لافي غيره من التعينات العلمية والخارجية كما في ظهور الكمال الاسمائي الموقوف على تمين الحقايق فان تغاير الاسما إناسما إلى الحقايق ولايحصل الانتساب الابعد تعاير الاسما إناسما إلى الحقايق ولايحصل الانتساب الابعد تميزها في التجلي الثاني ، لنفسه لالغيره من الاغراض و العلل على وجه الاجمال في الاحدية وعلى وجه التفصيل العلمي دون الوجود الخارجي كشهود الصور المتعددة في مرآة واحدة في الواحدية ، بل التفصيل الخارجي ايضا باعتبار عدم كون المظاهر شيئاً غير الظاهر.

والتفصيل العلمى نوع تفصيل فى الواحدية من التجلى الاول و بجميع أنواع التفصيل فى الواحدية من التجلى الثانى من غير اعتبارالغير والغيرية كما ان ظهور الكمال الاسمائى عبارة عن ظهوره على نفسه فى التعينات الخارجية باعتباران حقيقته فى الواحدية من التجلى الثانى، شهوداً تفصيلياً علمياً وجودياً عيانياً كشهود الواحد فى الكثير والمجمل فى المفصل وظهور هذاالكمال موقوف على تحقق المعالم ومافيه تفصيلا لكون كل جزء منه مظهراً لاسم اومحلالا ثر خاص له وعلى آدم إجمالا وجمعا لا ثبوت الكمال الاسمائى وحقيقته. فانها فى انفسها ايضا كاملة وظهور كماليتها موقوف على الخلق، واذ لا تعدد فى الوجود بل التعدد إنما هو فى الشئون والصفات والاحوال فلا حلول و لا اتجاد فان العالم و ما فيه فى التعين الاول تسمى شئونا كما فى مقام الذات كلها شئون، فان التجلى الاول والثانى وجميع الاسماء والصفات و مظاهرها كلها

كلية من كمال الذات حيث لايمكن فرض مغايرتها في ذلك المقام يحذر كم الله نفسه ومن حيث عدم مغايرتها عنده ثابتة ، وفي التجلي الثاني تسمى أعياناً ثابتة وفي الخارج اعياناً خارجية ، فان الاسماء لكونها فوق الكمال افاضت وظهرت واعطت كلّ شيي ماسئلها بلسانه الذاتي بل سارت في صفات الموجودات بحيث تكون فيها عين تلك الصفات «والله رؤف بالعباد» كماكانت الموجودات وصفاتها قبل الظهور في تلك الصفات الكاملة عينها بل الوجودات بالنسبة إلى حقيقة الوجود كذلك والصفات في ذلك تابعة الكاملة عينها بل الوجودات بالنسبة إلى حقيقة الوجود كذلك والصفات في ذلك تابعة للوجود ولذلك لايكون كلّ واحد من شهود الحق والخلق مانعا عن شهود الاخر، الماحب مقام جمع الجمع، والجميع أعراض للوجود بمعنى أنها قائمة به كاللوازم الذاتية الغير الناهرة بصورة الماء بدون حلول صورة الماء في الهواء . فان التوجيه بالشان و الأية الظاهرة بصورة الماء بدون حلول صورة الماء في الهواء . فان التوجيه بالشان و الأية توجه بذي الشأن والظاهر فاثبات الآية نفي ونفيها إثبات فان نور الوجود اظهر العدم كما ان النور يظهر الظلمة اعني ظلمة ظل الشخص فترى ثم صار العدم مرآة لظهور الوجود النور يظهر الظلمة اعني ظلمة ظل الشخص فترى ثم صار العدم مرآة لظهور الوجود الوج

## لطيفة في تتميم ما يتعلق بالتجلى الاول

لمّا كان ظهور هذا التجلى بمقتضى حبّ الذات بالذات و حب رؤيته نفسه من حيث احديته إجمالا ومن حيث واحديته تفسيلا ، والمحبة هى الولاية هنالك الولايه لله الحق فمنشاء هذا الاقتضاء محبة ذاتية الهية و ولاية كلية مطلقة الهية ولذلك سمى مظهره حبيب الله و جعل فيه و فى اتباعه صفاته و صبغهم بلون وحدته و شاهد صفاته بلونهم و أشار أميس المؤمنين عكيه السلام إلى هذا الامر و إلى الذين تحققوا به و كانوا اولى الامر فيما قال لكميل « الحقيقة نور يشرق من صبح الازل ( صباح ظهور شمس الولاية الكلية عن الاستتار عند ذات غيب الغيوب ) فيلوح على هياكل التوحيد اثاره و هى الاربعة عشر اولا و بالذات لا غير ، فان الولاية الكلية

والخلافة العظمى تقتضى جامعية جميع الاسماء والصفات والشئونات الإلهية والفاعلية الجميع الحقايق الكونية، فصاحب الولاية الخاصة الكلية هو الذى يكون متولياً لاعطاء كل الاستعدادات وكمالاتها وعلم لايجادها وايصالها إلى كمالاتها من الازل إلى الابد، كما أنّ صاحب الولاية الجزئية التي هي من اشعتها يكون علة للايجاد والايصال في زمان خاص بطور مخصوص ، فيما كتبه عليه السلام إلى معاوية ، فإنا صنائع ربنا والخلق بعد صنائع لنا » وفي كتاب الغيبة للشيخ مما خرج من البقعة الشريفة والناحية المقدسة في جواب جماعة إلى أن قال «فاناً صنائع الله والخلق بعد صنا يعنا وفي حديث مفضل اذا سأل عن الصورة الانزعية التي رآها على منابر النور.

اكلية البارى ام البارى سواها ، قال الصادق عليه السلام في جوابه إنّ الصورة الانزعية التي قالت ظاهرى الامامة وباطنى غيب منيع لايدرك ، ليست بكليّة البارى و لا البارى سواها .

وهى هو إثباتا وايجادا (من حيثية ثبوتها ووجودها، وبحسب الظهور وكوندهى إحاطة وفى مقام العلم والابجاد حيث ان الايجاد ظهور من صفات الموجد وبه نثبته و ينكشف لنا) وعيانا ويقينا ، لاهى هو كلا (بحيث ينحصر فيها ويصدق عكس هوهى) ولا جمعا ولا إحصاء ولا إحاطة .

وفي توقيع حسن العسكري عليه السلام ،

نحن عين الوجود وعلانية المعبود قال محيى الدّين في كتاب المعرفة « الناس يعتقدون أن العالم هو الظاهرو الحق غيب لم يبد واهل الله يتحققون ان الحق هو الظاهر والعالم غيب لايظهر قطولن يظهر ابداً»

وقال ايضا الحق عين الاشياء (حقيقتها) لاهي عينه و قال ايضا الحق يكون الاشياء ولاتكون هو ، فانه عين ماظهر (حقيقته) وليس ماظهر عينه ، ليست الاشياء مثله اذاكان عينها وليست عينه فهو عين كلّ شي في الظهور وما هو عين الاشياء في ذواتها

سبحانه وتعالى بل هوهو والاشياء اشياء، والاشياء ما استفادت الوجود من الحقِّ لانها على عدمما الاصلى، انما استفادت المظهرية للحق فلاتتوهم عينية شي للحق لصدقء كسه كما توهم في قول المولوي فالامام الحي القائم يكون ذلك الولى النائب له في كلدور من الادوار الفلكية صدق العكس بان ذلك الولى هو الامام الحي القائم و ليس غيره إماماً قائماً حياً بعض من لابصيرة له لما ظهرانه ظهور الامام الحي القائموحجته وبقيته لاحقيقته وانالظهور ليس الحقيقة الاحكاية وظهوراوحياته وقيامه تبع للحقيقة وإن كان الحقيقة والامام الحي القائم ذلك الولىحقيقة و من هذا القبيل مدح المحققين خلفاء الجور تقية لحفظ نفوس العامة عن الهلاكة الابدية للانكار للاولياء وكلامهم فان مدحهم راجع إلى الحق الظاهرفي كل شيي لاإلى التعين والتوهم ولاسيما مدح محيى الدّين حيث جعل الكافرمؤمنا حتى فرعون والشيطان بحيث فيل ان اهلالعناد حرفوا بعض كلماته لاظهار كونه موافقا لهم من جهة اشتهاره بالكشف والتحقيقمع ان كمال عرفانه ليس متفقا عليه بين العرفاء بخلاف المولوي المعنوي و اهل الفهم يفهم ان مراده الحاق الاباعدبالاداني وائتلاف الاسافل بالاعالى لكون الشيطان حارسا لحرم الالهي ومانعامن انيدخل الاجنبي وغبر المخلصين فيه لاالذينهم من اهل الحرم ولذلك خلقه الله للانتظام وتمين السعيد من الشقىفانه صرح بكونهما من المخالفين لامرالله التشريعي

قال في الباب الثانى والستون وهولا المجرمون اربع طوائف و كلها في النار لا يخرجون منها ابدا وهم المتكبرون على الله كفر عون وامثاله ممن ادعى الربوبية لنفسه و نفاها عن الله فقال يا ايها الملا ما علمت لكم من آله غيرى و الطائفة الثانية المشركون وهم الذين يجعلون مع الله الها اخر فقالوا ما نعبدهم الاليقربونا الى الله زلفى وقالو اجعل الالهة آلها واحدا ان هذا لشئى عجاب و الطائفة الثالثة المعطلة و هم الذين نفو الاله جملة واحدة فلم يشبتوا الها للعالم و الطائفة الرابعة المنافقون وهم الذين اظهروا

الاسلام من احدى هولاء الطوائف الثلاث للقهر الذى حكم عليهم فخافوا على دمائهم واموالهم وذراريهم وهم فى نفوسهم على ماهم عليه من اعتقاد هولاء الطوائف و انما كانوا اربعة لان الله تعالى ذكرعن ابليس انه ياتينا من بين ايدينا للمشرك (من)جهة عينيه ومن خلفنا الذى ما هو محل النظر للمعطل و عن ايماننا للمتكبر الذى احس القوة من نفسه وعن شمائلنا للمنافق وهو الجانب الاضعف فانه اضعف الطوائف (فانه للخوف يظهر خلاف عقيدته)

وقال في الباب التاسع والأربعين:

والمّ الثقلان فخلقهم باسماء اللطف والحنان والرأفة والرحمة و التنزل الألهى فعند ما خرجوا لم يروا عظمته ولاعزا ولاكبرياء و رأو انفوسهم مستندة في وجود ها الى رحمة وعطف وتنزل ولم يبنالله لهم منجلاله ولاكبريائه و لاعظمته فىخروجهم الى الدنيا شيئًا يشغلهم عن نفوسهم الاتراهم في الاخذالذي عرض لهم من ظهورهم (اذا اظهرهم فظهروا باعتبار مقومهم واخذهم عنهم ) حينقال لهم الست بربكم هل قال احد منهم نعم (لم ينف احد منهم) لأوالله بل قالو بلى فاقر والهبالربوبية لأنهم في قبضة الاخذ محصورون فلو شهد واحين رجعوا الىانفسهم وقواهم المفكرة ان نواصيهم بيد الله شهادة عين اوايمان كشهادة الاخذماعصواالله طرفة عينوكا نوامثل ساير المخلوقات يسبحون الليل والنهار لايفترون فلما ظهروا عن هذه الاسماء الرحمانية و قالوا ربنا لم خلقتنا قال لتعبدون اي لتكونوا اذلاء بين يدي (فان الغرص من خلقهم و ان كان معرفة الله الا انها لاتحصل الا من الله بعد تصفية القلب بالعبادة فلا يكون من العبد الا العبودية والتقوى) فلم يروا صفة قهر ولاجناب عزة يذلهم وقد قال لهم لتذلوا الى فاضاف فعل الاذلال اليهم فرأوا بذلك كبرا فلو قال ماخلقتكم الالاذلكم لعرفوا و خافوا فانها كلمة قهر فكانوا يبادرون الى الذلة من نفوسهم خوفا من هـذه الكلمة كما قال للسموات والارض ائتيا طوعا اوكرها فلو لم يقل كرهاما اتتا فانها كلمة قهر فلهذا قلنا ما اوجد كل ما عدا الثقليين و لا خاطبهم الا بصفة القهر و الجبروت

فلما قال للثقلين عن السببالذي لاجله اوجدهم وخلقهمنظرواالي الاسماء التي وجدوا عنها فمارا واسما الهيا منهايقتضي اخذهم وعقوبتهم ان عصوا امره و نهيه وتكبروا على امره فلم يطيعوه وعصوه فعصى آدم ربه وهو اول الناس وعصى ابليس ربه فسرت المخالفة من هذين الاصلين في جميع الثقلين كما انه يظهر من تصريحا ته بان العلم الحقيقي الذي هو المعتمد عند اهلالله هوالذي يوخذ من الله الحي القيوم لامن تقليد الاشخاص والعبارات ان امثال ما قال انه راي رجبيا قد ابقى عليه كشف الروافض من اهل الشيعة ساير السنة فكان يراهم خنازير فياتي الرجل المسطورالذي لايعرف منه هذاالمذهب قط وهو في نفسه مومن به يدين به ربه فاذامرعليه يراه في صورة خنزير فيستد عيه ويقول له تب الى الله فانك شيعي رافضي الخ و ما نقل عن الرسول انهقال ان يكن في امتى محدثون فمنهم عمر يكون لاظهاران لكل شئى اثرا مطلوبا من حيث كونه مخلوقالله ولموافقة العامة مع انمرادهمن الرافضي ليسمن يظنه العامة رافضياولايلرم صدق كلما يقول من يطلع عُـلى الخواطر والضماير فان من الكفار منيشرف عليها و يمكن ان يكون المحدثون بالتخفيف وهم المبدعون و ليس بفتح الدال لعدم صلاح اظهارعدم العلمفي الامور الخيرية ولاسيمافي كون المحدثو الوليموجودافي كل زمان وايضاعلماو كشفا فاني رأيته في اسفل الدرجات متلاشية الاعضاء بهيئةلايمكن التعبير عنه ولذلك عد خلافة امثاله من المناصب الدنيوية في الباب الخامس و الخمسين اللهم الا أن يريد من عمر عامر القلوب

قال في الباب التاسع والعشرين في معرفة منزلة سر سلمان الذي الحقه باهل البيت والاقطاب الذين ورثهم منهم ومعرفة اسرارهم فماظنك باهل البيت في نفوسهم فهم المطهرون بل هم عين الطهارة فهذه الاية (انما يريد الله ليذهب عنكم الرجس اهل البيت ويطهر كم تطهيرا) تدل على ان الله تعالى قد شرك اهل البيت مع رسول الله والهورية في فوله تعالى الله على الله تعالى قد شرك الهل البيت مع رسول الله والموالد وما تاخر . . . .

فدخل الشرفاء اولاد فاطمة كلهم رضى الله عنهم و من هو من اهل البيت مثل سلمان الفارسي رضى الله عنه الى يوم القيمة . . .

كما لحقتاولاه الحسن والحسين وعقبهم و موالي اهل البيت . . .

وانماالله تعالى هوالذى اجتباهم و كساهم حلة الشرف وما نحد فى القرآن عبادا مضافين اليه سبحانه الاالسعداء خاصة وجاء اللفظفى غيرهم بالعباد فما ظنك بالمعصومين المحفوظين منهم القائمين بحدود سيدهم الواقفين عند مراسمه فشرفهم اعلى و اتم و هولاء هم اقطاب هذالمقام ومن هولاء الاقطاب ورئ سلمان شرف مقام اهل البيت فكان رضى الله عنه من اعلم الناس بمالله على عباده من الحقوق ومالانفسهم والخلق عليهم من الحقوق واقواهم على ادائها وفيه قال رسول الله والله وكان الايمان بالشريا لذا له رجال من فارس و اشار الى سلمان الفارسي و في تخصيص النبي والهواكب فافهم . . ،

فمن اسرارهم ما قدد كرنا من العلم بمنزلة اهل البيت وما تدنبه الله على علو رتبتهم في ذلك ومن اسرارهم علم المكر الذي مكرالله فعصواالله بعباده في بعضهم مع دعواهم حبرسول الله المورة في القربي وهوصلى الله عليه وسلم من جملة اهل البيت فما فعل اكثر الناس ماسالهم فيه رسول الله المورة في المرالله فعصوالله ورسوله وما احبه امن قرابته الامن رأومنه الاحسان في غيراضهم احبوا وبانفسهم تعشقوا و من اسرارهم الاطلاع على صحة ما شرع الله لهم في هذه الشريعة المحمدية من حيث لاتعلم العلماء بها قان الفقهاء والمحدّثين الذين اخذوا علمهم ميتا عن ميت انما المتاخر منهم هو فيه على غلبة ظن اذكان النقل شهادة والتواتر عزيز ثم انهم اذا عشر واعلى امورتفيد العلم بطريق التواتر لم يكن ذلك اللفظ المنقول بالتواتر نصافيما حكموا به فان النصوص عزيزة فياخذون من ذلك اللفظ بقدر قوة فهمهم فيه ولهذا اختلفوا و قد

يمكن ان يكون لذلك اللفظ في ذلك الامرذن آخر يعارضه لم يصل اليهم و ما يصل اليهم ما تعبدوا به ولا يعرفون باي وجهمن وجوه الاحتمالات التي في قوة هذا اللفظ كان يحكم رسول الله والنه والمسرع فاخذه اهل الله عن رسول الله والمسرة في الكشف عن الامر الجلي والنص الصريح في الحكم اوعن الله بالبينة التي هم عليها من ربهم والبصيرة التي بها دعوا الخلق الى الله عليها كماقال الله افمن كان على بينة من ربه وقال ادعوا اليالله عليها كماقال الله افمن كان على بينة من ربه وقال ادعوا اليالله علي بينة من ربه وقال ادعوا اليالله علي بصيرة ان ومن اتبعني فلم يفرد نفسه بالبصيرة وشهد لهم بالاتباع في الحكم فلا يتبعونه الاعلى بصيرة وهم عباد الله اهذا المقام فانظر با ايها الفهيم اذاقال يكون علم الناس بالحقوق فكيف يكون علم مولاه ومقتداه اعنى حضرة على بن ابيطال ملمان اعلم الناس بالحقوق فكيف يكون علم مولاه ومقتداه اعنى حضرة على العمل بها وماسب انه لم يبايع بخليفة العامة مع كونه اعلمهم بحقوق الله واقواهم على العمل بها والماها و واقفا على مراسمه وعدم التفات العالى الى السافل حي يطبعه بحدود الله واقفا على مراسمه وعدم التفات العالى الى السافل حي يطبعه

وقال فى الباب العاشر اعلم ايدك الله انه قدوره فى الخبر ان النبى وَ الله وَالله وَ الله وَالله و

وقال رَالَيْوَكَانِ كنت نبياو آدم بين الماء والطين يريد على علم بذلك واخبره الله تعالى بمرتبته و هو روح قبل ايجاده الاجسام الانسانية كما اخرالميثاق على بنى آدم قبل ايجاده اجسامهم والحقنا الله تعالى بانبيائه اذجعلنا شهداء على اممهم معهم حيث يبعث من كل امة شهيدا عليهم من انفسهم وهم الرسل فركانت الانبياء في العالم نوابه والموالية من آدم الى آخر الرسل وهوعيسى (ع) وقد ابان والموالية عن هذا المقام بامور منها قوله والموالية وكان موسى حياما وسعه الله ان يتبعنى وقوله فى نزول عيسى بن مريم انه يومئذ منا اى يحكم فينا بسنة نبينا والمؤلسة وركس الصليب ويكتل الخنزين ولوكان محمد والموالية موجودا بجسمه (فى عالم الملك والدنيا) من لدن آدم الى زمان وجوده الان

لكانجميع بنى آدم تحتحكم شريعته الىيومالقيمة حسا (كماان احكام جميع الانبياء احكامه حقيقة وهم تحت حكمه) ويدل على ذلك قوله آدم ومن دونه تحت لوائي ولهذالم يبعثءامةالا هوخاصة فهوالملك والسيد وكل رسولسواه بعث الى قوم محصوصين ولم تعمرسالة احدمن الرسل سوى رسالته المنائد فمن زمان آدم الي زمان بعث محمد «ص» الى يوم القيمة ملكه و تقدمه على جميع الرسل و سيادته في الاخرة منصوص عليهما في الصحيح عنه فروحانيته (ص) وروحانية كلنبي ورسول موجورة فكان الأمداد باتي اليهم من تلك الروح الطاهرة بما يظهَرون بهمن الشرايع و العلوم في زمان وجودهم رسلاو تشريعهم الشرايع كعلى ومعاذ وغيرهما فيزمان وجودهم و وجوده(ص) وقال في الباب الثالث والسبعين فمن كرامة رسول الله(ص) محمدان جعل من امته واتباعه (الذين يتبعونه بوضع القدم مقام تمدمه لاانذين يقعون في يمينه وشماله ويحسبون انفسهم بحياله كمايحكم فيَ بعض كلماته بكونها خارجين عن الصراط المستقيم) رسلاوان لم يرسلو افهممن اهل المقام الذي منه يرسلون وقدكانوا ارسلوافا علم ذلك ولهذا صلى رسول الله(ص) ليلة اسرائه بالانبياء في السموات لتصحله الامامة على الجميع حسابجسمانيته وجسمه فلماانتقل (ص) بقى الامر محفوظا بهؤ لاالرسل فثبت الدين قائما بحمدالله ما أنهدم منهر كن اذ كانلهحافظ يحفظه وأن ظرالفساه فيالعالم الى أن يرثالله الارض ومن عليها ...

واعلمان رجال الله في هذه الطريقة هم المسمون بعالم الانفاس وهو اسم يعم جميعهم وهم على طبقات كثيرة و احوال مختلفة فمنهم من تجمع له الحالات كلها والطبقات ومنهم من يحصل من يحصل من ذلك ماشاء الله وما من طبقة الالهالقب خاص من اهل الاحوال والمقامات التي يظهرون عليها في قوله تعالى معارج عليها يظهرون كل طائفة في جنسها ومنهم يحصره عند في كل زمان ومنهم من لاعددله لازم فيقلون وبكثرون ولنذكر منهم اهل الاعداد و من لاعدد لهم بالقابهم انشاء الله ثم قمنهم رضي الله عنهم الاقطاب وهم الجامعون الاحوال و المقامات بالاصالة او بالنيابة كما ذكرنا و قدية وسعون في هذا الاطلاق فيسمون قطبا كل من دار عليه مقام مامن المقامات وانفرد به في زمانه على ابناء جنسه و قديسمي رجل البلدوشيخ الجماعة قطب تلك الجماعة ولكن الاقطاب المصطلح على ان يكون لهم هذا الاسم مطلقا من غير اضافة لا يكون منهم في الزمان الاواحد وهو الغوث ايضا

وقالفي الباب الثلثين والى هذاالعلم كان يشير على بن الحسين بن ابي طالب زين العابدين عليهم الصلوة والسلام بقوله هذين البيتين وماادري هل همامن قيله اوتمثل بهما يارب جوهرعلملوابوحبه لقيللي انت ممن يعبدالوثنا ولاستحل رجال مسلمون دمىيرون اقبح ماياتونه حسنا فنبه بقوله يعبدالوثنا علىمقصوده وينظر اليهتاويلقوله (ص) انالله خلق آدمعلي صورته باعادةالضمير على الله تعالى ... وسميناهم اقطابالثبوتهم ولان هذاالمقام اعنى مقام العبودية يدور عليهم ولمارد بقطبيتهم ان لهم جماعة تحتامرهم يكونون روساء عليهم واقطابالهم هلهم اجلمن ذلك واعلا فلا رياسة لهم فينفوسهم اصلالتحققهم بعبوديتهم ولميكن لهم امرالهي بالتقدم (بحسبالصورة بالقهر والغلبةو الا فهم المتقدمون بحسب الحقيقة) فماورد عليهم فيلزمهم طاعته لماهم عليه من التحقق ايضا بالعبودية فيكونون قائمين بهفي مقام العبودية بامتثال امرسيدهم وامامع التخيير والعرض او تحصيل المقام فانه لا يظهر بهالالمن يتحقق بالعبودية التي لها فانظر كيف يظهرمن كلامه عدم كون اعل الثقيفة متحققين بالعبودية اكونهم طالبين للمناصب الدنيوية و لتعيين الوالي من عند انفسهم و مراده من القيام بمقام العبودة التي عبارة عن الاتصاف بالصفة الالهية مععدم زوال ظهور اوصاف العبودة عنه ابدالعدم رؤيتها لنفسه قالفي البرب الخامس والخمسين وماعلوا ان الشيطان في تلك المسائل تلميذ لهم يتعلم منهم (فيهاشارة الى الولاية وحبها حاصلة للشيطان تكوينا بتوسط الاولياء والمومنين) و اكثر ماظهر ذلك في الشيعة ولا سيمافي الامامية منهم فدخلت عليهم شياطين الجن (بضمهم اليهم وتبعيتهم منهم) اولابحب اهل البيت استفراغ الحب فيهم ورأوان ذلكمن اسنى القربات الى الله تعالى فكذلك هوفي نفس الأمر (فلايض حبهم شيء من الامورحتي بغض بعض الصحابة ما لم يوجب سلب ذلك الحب بو اسطة اتحاده مع اهل ألبيت بالحبو العشق) لووقفوا عنده ومازادوا عليه الا انهم تعدوا من حب اهل البيت الى طريقين فمنهم من تعدى بغض الصحابة وسبهم حيثلم يقدموهم وتخيلواان اهلالبيت اولى بهذهالمناصب الدنيوية (التي تكون شاغلة عن اللهوذكره وعن الحكمة التي لم يشاءالله تكوينا كونهم ولاة بحسب الظاهر وغالبين لاهلالدنيا) فكان منهمماكان و طائفة منهم تركت الصحابة وقدحت فيرسولالله (ص) وكانمنهم ماقد عرف واستفاض وطائفة زادت على سب الصحابة

القدح في رسول الله (ص) وفي جبريل وفي الله تعالى حيث لم ينصوا على رتبتهم وتقديمهم في الخلافة للناس فانظر انه لايذم الشيعة الامن كان منهم معتقدا لما يكون خلاف الواقع لا الشيعة من حيث انهم الشيعة و القائلون بان لاهل البيت رتبة الولاية الالهية الواقعية النفس الامرية لالغيرهم ويظهر من هذا الكلام عدم كون الخلفاء الثلث من اهل البيت الذين هم وردوافي بيت النبي و ولاية الائمة كسلمان فضلا عن كونهم خلفاء لله لجعلهم مقابلين لاهل البيت اولاوجعل مبغضيهم محبين لاهل البيت نانياولا يكون في الشيعة الحقيقي من يكون متصفابهذه الاوصاف ومبغض الجميع الصحابة من حيث انهم الصحابة ولامتعديا فيه ومن بكون من الشيعة بحسب الظاهر لا يبغض الامن صحب النبي بالمصاحبة الظاهرية في نفس الامرحب اهل البيت من اسنى القربات الى الله بلكان حب من كان خليفة لله من اسنى القربات ولم يكن منجيا الاحبه واطاعته مع انه لم يذم الشيعة لعدم حبهم الخلفاء ولو كانو اخلفا القربات ولم يكن منجيا الاحبه واطاعته مع انه لم يذم الشيعة لعدم حبهم الخلفاء ولو كانو اخلفا ولو كانو اخلفا ولوكانو اخلفا ولوكانو اخلفا ولوكانو اخلفا ولوكانو اخلفا ولوكانو الله من تعدى البغض لعدم كفاية عدم البغض حين تكون ذواتهم واخبا التي يكون كمال الحب باعتبار ذواتهم المحبوبين

الذين هم في زمانهم بمنزلة الانبياء في زمان النبوة وهي النبوة العامة فان النبوة التي انقطعت بوجودرسول الله (ص) انماهي نبوة التشريع لامقام النبوة فانه لا شرع اليكل نبى ورسول فهذاهو الذي انعطع وسدبابه لامقام النبوة فانه لاخلاف انعيسي المكل نبى ورسول وانه لاخلاف انه ينزل في آخر الزمان حكما مقسطاعد لابحرعنا لابشرع اخرولا بشرعه الذي تعبدالله به بني اسرائيل من حيث ما نزل هو به ١٠٠٠ فهذا بني ورسول قدظهر بعده (ص) وهو الصادق في قوله انه لانبي بعده فعلمناقطعا انه يريد التشريع خاصة وهو المعبر عنه عنه عند اهل النظر بالاختصاص وهو المراد بقولهم ان النبوة غير مكتسبة و اما القائلون باكتساب النبوة فانهم يريدون بذلك حصول المنزلة عندالله المختصة من غير تشريع لا في حق انفسهم ولا في حق غيرهم ويدا على ماقاله من بقاء منزلة النبوة والرسالة قوله تعالى لا في حق انفسهم ولا في حق غيرهم ويدا على ماقاله من بقاء منزلة النبوة والرسالة قوله تعالى قل قانتظر و اني ممعكم من المنتظر بن شمننجي رسلنا والذين امنوا كون حقايق القران

قالفي الباب الثالت والسبعين ويتضمن المسائل التي لايعلمها الاالاكابر من عبادالله

للانبياء و كون بيت النبي ولاية الائمة الى غير ذلك قال في الباب السادس و الثلثين اعلم ايدك الله انه لما كان شرع محمد (ص) يتضمن جميع الشرايع المتقدمة وإنه ما بقى لها جكم في هذه الدنيا الاماقررته الشريعة المجمدية فبتقريرها ثبتت فتعبدنا بها نفوسنا من حيث ان محمد (ص ( فررها لامن حيث ان النبي المخصوص بهافي وقته قررها فلهذا إوتي رسول الله(ص) جوامع الكلم فاذن عمل جميع العالم المكلف اليوم محمدي من الانس والجن اذليس فيالعالم اليوم شرع الهيسوي هذاالشرع المحمدي فلايخلوهذا العامل منهذه الامة من ان يصادف في عمله بمايفتح له منه في قلبه وطريقه ويتحقق به طريقة (مفعول يصادف) منطرق نبىمن الانبياء المتقدمين مما تصمنته هذه الشريعة وقررت طريقته وصحبتها نتيجته فاذافتحله فيذلك فانه ينسب اليصاحب تلك الشريعة فيقال فيه عيسوى اوم وسوى اواب اهيمي وذلك لتحقيق ماتميز لهمن المعارف وظهرله من المقام منجملة ماهو تحت حيطة شريعة محمد (ص) فيتمين بتلك النسبة اوبدلك (بتلك) النسب من غيره ليعرف انهماورث من محمد (ص) الأمالوكان موسى اوغيره من الانبياء حياواتبعه ماورث الاذلك منهولما تقدمت شرايعهم قبلهذه الشريعة جعلنا هذا العارف وارثااذكان الوارث للاخرمن الاول فلولم يكن لذلك الاول شرع مقررقبل تقرير محمد(ص) لساوينا الانبياء و الرسل اذ جمعتنا شريعة محمد(ص) كما يساوينا اليوم الياس والخضروعيسي اذانزل فإن الوقت يحكم عليه اذلانبوة تشريع بعدمحمد (ص) ولايقال في احدمن اهل هذه الطريقة انه محمدي الالشخيص اما شخص تخصص بمبر اتعلم من حكملم يكن في شرع فبله فيقال فيهمحمدي واما شخص جمع المقامات ثم خرج عنها الي مقام كابىيزيد وامثاله فهذا ايضا يقال فيهمحمدي وماعداهذين الشخصين فينسب الي نبيمن الانبياء ولهذاوره فيالخبران العلماء ورثة الانبياء ولم يقل ورثة نبيخاص و المخاطب بهذاعلماءِ هذه الامة وقدورد ايضابهذااللفظ قوله(ص) علماءِهذه الامة كانبياءِ (وفي نسخة انبياه) ساير الامم وفيرواية كانبياء بني اسرائيل فالعيسويون الاول هم الحواريون اتباع عيسى فمن ادرك منهم الى آلان شرع محمد (ص) و آمن به واتبعه واتفق انه كان قد حصل لهمن هذه الشريعة ماكان قبل هذا شرعا لعيسى برث من عيسى ما ورثه من غير حجاب تمير ثمن عيسى النال في شريعة محمد (ص) ميراث تابع من تابع لأمن متبوع و بينهمافي الذوق فرقان ولهذا قالرسولالله(ص) في مثل هذا الشخص انله الاجر مرتين وكذلك لهميراثان وفتحان وذوقان مختلفان ولاينسب فيهماالاااي ذلك النبي فهؤلاءهم العيسويون الثواني واصولهم توحيد التجريد منطريق المثاللانوجود عيسي كالجلا لمبكنءنذكر بشري وأنماكان عن تمثل روح في صورة بشرولهذا غلب على أمة عيسى بن مريم دونساير الاممالقول بالصورة فيصورون في كنائسهم مثلا ويتعبدون في انفسهم بالتوجه اليها فان اصلنبيهم كان عن تمثل فسرت تلك الحقيقة في امته الي آلان و لماجاء شرع محمد (ص) ونهي عن الصور وهو الماللة قداحتوي على حقيقة عيسي وانطوى شرعه في شرعه شرع لنا (ص) ان نعبدالله كانا نراه فا وخله الله لنا في الخيال وهـ ذاهو معنى التصوير الاانه نهي عنه في الحسى ان يظهر في هذه الامة بصورة حسية ثم ان هذا الشرع الخاص الذي هوا عبدالله كانك تراه ما قاله محمد (ص) بالاواسطة قاله بجبريل وهو الذي تمثل لمربم بشر اسويا عندا بجادعيسي فكان كماقيل في المثل الساير اياكاءني فاسمعي باجارة كنانحن المرادين بذلك القول ولهذا جاءفي اخرالحديث هذاجبرئيل ارادان تعلموا اذلم تسألواوفي رواية جاءليملم الناس دينهم وفيرواية اتاكميعلمكم دينكم فماخرجت الروايات عن كوننا مقصودين بالتعليم تملتعلم ان الذي لنامن غير شرع عيسى الهلا فان لم تكن تراهفانه يراكفهذا مناصولهم وكان شيخنا ابوالعباس العريني عيسويافي نهايته وهيكانت بدايتنا اعنى نهاية شيخنا في هذا الطريق كانت عيسوية ثم نقلنا الى الفتح الموسوى الشمسي ثم بعد ذنك نقلنا اليهود الله تم بعد ذلك نقلنا الي جميع النبيين الهلا تم بعد ذلك نقلنا الي محمد (ص) هكذاكان أمرنا في هذا الطريق ثبتنا الله عليها ولاحادبنا عن سواء السبيل فاعطانا الله من اجل هذه النشاة التي انشأناالله عليها في هذا الطريق وجه الحق في كل شيء فليس في العالم عندنافي نظرناشي موجود الاولنافيه شهود عين حق نعظمه منه فلانرمي بشيمن العالم الوجودي٠٠٠ W. W 

وقوله (الوصى العيسوى) فى زخرفة المساجد وتفضيض المصاحف ليساعلى طريق الذمو انماهما ولا لله المساحد وتفضيض المصاحف ليساعلى طريق الذمو انماه النامو الماء قول الماء الماء الماء الماء الماء الماء الشمس من مغربها ومعلوم ان ذلك كله ليس على طريق الذم ووفي الماء العيسويين كما قررنا تجريد التوحيد من الصور الظاهرة فى الإمة العيسوية والمثل التى لهم فى الكنائس

من اجل انهم على شريعة محمد «ص» ولكن الروحانية الخيالية التي هم عليها عيسوية فى النصارى وموسوية فى اليهود وهى من مشكاة محمد «ص» من قوله اعبدالله كانك تــراه والله في قبلة المصلي وان العبد اذاصلي استقبل ربهومن كل ماورد في الله من امثال هـذه النسب وليس للعيسوي منهذه الامةمن الكر امات المشئ في الهواءولكن لهم المشي على الماءوالمحمدى يمشى في الهواء بحكم التبعية (لمحمد لابزيادة اليقين على يقين عيسي-ع) واشتركت فيهذاالطبقة الاولى (من فيه رحمة للعالم وشفقة عليهكائنا منكان) والثانية منهم (الذين لاينطقون بما تضيق الصدورله قيحق الخلق اجمعين) فالاولي مثلماروي عن عيسى الجلا انهراى خنز برافقال له انج بسلام فقيل له في ذلك فقال اعو ولساني قول الخير واما الثانية فان النبي «ص» قـ ال في الميتة حن من عليها ما احسن بياض اسنانها و قال من كان معهما انتن ريحهاوان النبي «ص» وان كان قدامر بقتل الحيات على وجه خاص واخبر ان الله يحب الشجاعة و لـو على قتلحية ومع هذا فانهكان بالغار فـــىمنى وقد نزلت عليه سورة و المرسلات وبالمرسلات يعرف الغارالي آلان وقد دخلته تبركا فخرجت حية فابتدر الصحابة الى قتلها فاعجزتهم فقال رسول الله «ص» ان الله وقاها شركم كما وقاكم شرهـــا فسماه شرامع كونه مامورا به مثل قوله تعالىفىالقصاص وجزاء سيئة سيئة مثلهافسمي القصاص سيئة وندب الى العفوفما وقعت عينه (ص) الاعلى احسن ما كان في الميتة وهكذا اولياءالله لاينظرون من كل منظور الااحسن مافيه وهم العمي عن مساوي الخلق لاعن المساوى لانهم مامورون باجتنابها كماهم الصم عنسماع الفحشاء كماهم البكم عن التلفظ بالسوء من القول وانكان مباحافي بعض المواطن هكذا عرفناهم فسبحان من اصطفاهم و اجتباهم و هداهم الىصراط مستقيم، اولئك الدين هدى الله فبهداهم اقتده (لابهمفان هداهمهدى الله) فهذا مقام عيسي الجلل في محمد «ص» لانه تقدمه بالزمان ونقلت عنههذه الاحوال وانكان مفام الرسالة يقتضى تبيين الحسن من القبيح ليعلم كما قال تعالى لتبين للناس مانزل اليهم فانبين السوء فيحق شحص فبوحي من الله كما فال في شخص بئس العشيرة والخضر قتل الغلام وقال فيهطبع كافرا والجبرانه لوتركه ربما يكون منه من السوء في حق ابوي، وقال مافعلت عن امرى فالذي للرجال من ذواتهم القول الحسّن

والنظر الى الحسن والاصغاء بالسمع الى الحسن فانظهر منهم وقتاما خلاف هذامن نبى اوولى مرحوم فذلك من امر الهي ماهولسانهم

قال في الباب التاسع عشر اعلم ايدك الله ان كل حيو ان و كلموصوف بادر اك فانه في نفس فيعلم جديد منحيث ذلك الادراك لكنشخص المدرك فدلايكون ممن يجعل باله ان ذلك علم فهذا في نفس الامرعلم فاتصاف العلوم بالنقص في حق العالم هو أن الادراك قدحيل بينهو بين اشياء كثيرة مماكان يدركهالولميقم به هذاالمانع كمن طرءعليه العمي اوالصمم اوغير ذاك و لماكانت العلوم تعلوو تتضع بحسب المعلوم لذلك تعلقت الهمم بالعلوم الشريفة العالية التي اتصف بهاالانسان زكت نفسه وعظمت مرتبته فاعلاها مرتبة العلم بالله واعلى الطريق الى العلم بالله علم التجليات و دونها علم النظر وليس دون النظرعلم الهي وانماهي عقائد في عموم الخلق لاعلوم وهذه العلوم هي التي امرالله نبيه (ص)بطلب الزيادة منها فقال تعالى ولاتعجل بالقرآن من قبل ان يقضى اليك وحيه (تعلم من الله لامن عندنفسك وبالتفكر الفلسفي) وقلرب زدني علما اي زدني من كلامك ما تريدني بهعلمابك فانهقدزاده هنامن العلم بشرف التأني عندالوحي ادبامع المعلم الذي اتاه بهمن قبل ربه ولهذاار دف هذه الاية بقوله وعنت الوجوء للحي القيوم اى ذلت فاراد علوم التجلي والتجلي اشرف الطرق الي تحصيل العلوم وهي علوم الاذواق (بـللا يعد غيره علمافي الايات والاخبار ولذا علق التعليم بالتزكية وجعلالمعنى الظاهر الذي يعبرعنه بالعلم الرسمي تلاوةاذمن المعلوم انالرسول لايتلوعلىالناس الايات من حيث تعليم اللفظ ولذابين حضرت امير المومنين الظاهر الذي هو المعنى الأول بالتلاوة كما عبر حضرت الصادق عنيابالعبارة وجعلها للعوام ولذالم يذكر الظاهر وجعلالاشارة للخواص اشارة الى انعلماء الظاهر من العوام اذالم يكونو الهل الباطن واقتصر واعلى الظاهر وهم عن ألاخرةهم غافلون وجعل اللطاؤف للاولياء والحقائق للانبياء ومن المعلوم ان للائمة الحقاين لكونهم في اعلى درجات النبوة والرسالة فالمرادمن الاولياء الذين دخلوا افي الولاية وصاروا اولياءمن الشيعة) وإعلمان للزيادة والنقص بابااخرنذكره ايضا انشاءالله تعالى وذلك انالله جعل لكلشي ظاهرا وباطناونفس الإنسان من هذه الاشياءفهي تدرك بالظاهر إمورا تسمي عيناو تدرك بالباطن امور اتسمى علماو الحق سبحانه هو الظاهر والباطن فبهو فع الأدر العثانه ليس في قدرة كل

ماسوي الله ان يدرك شيئًا بنفسه وانما ادركه بما جعل الله فيه و تجلى الحق لكل من تجلىله من أي عالمكان من عالم الغيب والشهادة إنماهـ و من الاسم الظاهـ ر واما الاسم الباطن فمن حقيقة هذه النسبة انه لايقع فيها تجل ابدالا في الدنيا ولافي الاخرة اذكان التجلي عبارة عن ظهوره لمن تجلى لهفي ذلك المجلى وهوالاسم الظاهر فان معقولية النسب لاتتبدل وانالم يكنالها وجود عيني لكن لهاالوجود العقلي فهي معقولة فاذا تجلى الحق امامنة اولسؤال فيه لظاهر النفس وقع الأدراك بالحس في صورة من برزخ التمثل فوقعت الزيادة عندالمتجلى له فيعلوم الاحكام انكان منعلماء الشريعة وفي علومموازين المعانى انكان منطقيا وفي علوم ميزان الكلام انكان نحوياو كذلك صاحب كلعلم منعلومالاكوان وغير الاكوان تقعلهالزيادة فينفسهمن علمه الذي هوبصدره فاهلهذه الطريقة يعلمون انهذه الزيادة انماكانت من ذلكك التجلي الالهي لهو لاءِ الاصناف فانهم لايقدرون على انكار ماكشف لهم وغير العارفين يحسون الريادة وينسبون ذلك الى افكارهم و غير هذين يجدون الزيادة و لايعلمون انهم استزاد واشيئافهم في المثل كمثل الحمار يحمل اسفارابئس مثل القوم الدين كدبوا باياتالله و هي هذه الزيادة واصلها والعجب من الذين نسبواذلك الى افكارهم وماعلم احدهم ان فكره ونظره وبحثه فيمسئلة مزالمسائل هومن زيادة العلومفي نفسهمن ذابك التجليالذي ذكرناه فالناظر مشغول بمتعلق نظره وبغاية مطلبه فيحجبعن علم الحال فهوفي مزيد علم وهولايشعر واذاوقع التجلي ايضا بالأسم الظاهر لباطن النفس وقع الادراك بالبصيرةفي عالم الحقايق والمعانى المجردة عن الموادوهي المعبر عنها بالنصوص اذالنص مالااشكال فيهولا إحتمال بوجه من الوجوه وليس ذلك الافهىالمعاني فيكون صاحب المعاني مستريحا من تعبالفكر فتقع الزيادة لهعندالتجلى فيالعلوم الالهية وعلوم الاسرارو علومالباطن وما يتعلق بعلوم الاخرة وهذا مخصوص باهل طريقتنا فهذا سبب الزيادة

واماسبب نقصها فامر ان اما سؤ في المزاج في اصل النش أوفساد عارض في القوة الموصلة الى ذلك وهذا لا ينجبر كما قال الخضر في الغلام انه طبع كافر افهذا في اصل النش واما الامر العارض فقد يزول ان كان في القوة بالطب و ان كان في النفس لشغله بحب الرياسة

واتباع الشهوات عن اقتناء العلوم التي فيها شرفه وسعادته فهذا ايضا فديزول بداعي الحق منقلبه فيرجعالىالفكر الصحيح فيعلمانالدنيا منزل منمنازلالمسافر وانهاجسريعبر وأن الانسان اذالم تتحل نفسه هنابالعلوم ومكارم الاخلاق و صفات الملاء الاعلىمن الطهارة والتنزه عن الشهوات الصادقة عن النظر الصحيح واقتناء العلوم الالهية لايحصل لهاالنجاة هناك فياخذ في الشروع في ذلك فهذا أيضا سبب نقص العلوم ولا اعنى بالعلوم التي يكون النفص منهاعيبافي الانسان الاالعلوم الالهية والا فالحقيقة تعطى انهما ثم نقص قطوان الانسان في زيادة علم ابداد ائما منجهة ما تعطيه حواسه و تقلبات احواله في نفسه وخواطره فهوفي مزيد علوملكن لامنفعة فيها والظن والشك والنظر والجهل والغفلة والنسيان كلهذا وامثاله من ذلك القبيل وامانقص علوم التجلي وزيادتها فالانسان على احدى حالتين اماان بكون معربه فيحال العروج اليهاو الخروج عنه خروج الانبياء للملك بالتبليغ او الأولياء بحكم الوراثة النبوية .. والانسان من وقت رقيه في سلم المعر اجيكون له تجلالهي بحسب سلم معراجه فان لكل شخص من اهلالله سلما يخصه لا يرقى فيهفيره ولورقي احدفي سلماحد لكانت النبوة مكتسبة فانكل سلم يعطى لذاته مرتبة خاصة لكل من رقى فيه و لكانت العلماء ترقى في سلم الانبياء فتنال النبوة برقيها فيه و الامرليس كذلك ولكان يزول الاتساع الالهي بتكرار الامر وقد ثبت عندنا انه لاتكرار فىذلك الجناب غيران عددرج المعارج كلها الانبياء والاولياء والمؤمنون والرسلفيه على السواء لايزيد سلم على سلم درجة واحدة فالدرجه الاولى الاسلام وهو الانقياد واحر الدرج الفناءفي العروج والبقاءفي الخروج وبينهماما بقي وهو الايمان والاحسان والعلم والتقديس والمتنزيه والغنى والفقر والذلة والعزة والتكوين والتمكن في التلوين والفناءان كنت داخلا والبقاء ان كنت خارجا وفي كل درج في خروجك عنهينقص من باطنك بقدرما يريدفي ظاهرك من علوم التجلي الي ان تنتهي الى اخر درج فان كنت خارجا ووصلت الـي اخر درجظهر بذاته فيظاهرك علىقدرك وكنتله مظهرا فيخلقه ولميبق في باطنكمنهشي اصلاوزالت عنك تجليات الباطن جملة واحدة فأذادعاك الى الدخول اليهو هواول درج تجلى لك في باطنك بقدرما نقص من ذلك التجلي في ظاهرك الي ان بنتهي الي درج فيظهر

فى باطنك بذاته ولا يبقى فى ظاهر ك تجل اصلا وسبب ذلك ان لا يزال العبد والرب معافى كمال وجود كل واحد لنفسه فلا يزال العبد عبداوالرب ربامع هذه الزيادة والنقص فهذا هوسبب زيادة علوم التجليات ونقصها فى الظاهر والباطن وسبب ذلك التركيب ولهذا كان جميع ما خلقه الله واوجده فى عينه مركباله ظاهر وله باطن والذى نسمعه من البسائط انماهى امور معقولة لا وجود لها فى اعيانها فكل موجود سوى الله تعالى مركب هذا ما اعطانا الكشف الذى لامرية فيه وهو الموجب لاستصحاب الافتقار له فانه وصفذا تى له فان كان فهمت فقد اوضحنا لك المنهاج و نصبنا لك المعراج فاسلك و اعرج تبصر و تشاهد ما بيناه لك ولماعينا لك درج المعارج ما ابقينالك فى النصيحة التى امرنا بهار سول الله سوفانه لو وصفنالك الثمرات و النتايج ولم نعين لك الطريق الموصل اليها لشوقناك الى امرعظيم وسفنالك التعرف الطريق الموصل اليها لشوقناك المرعظيم ولا تعرف الطريق الموصل اليها لشوقناك الموصل اليها و النتاية ولم نعين الك العرف الطريق الموصل اليها لشوقناك الموصل اليها و النتاية ولم نعين الك العرف الطريق الموصل اليها لشوقناك الهوسل اليها و النتاية و لم نعين الك الطريق الموصل اليها لشوقناك الموسل اليها و النتاية و لم نعين الك الطريق الموصل اليها و النتاية و لم نعين الك الطريق الموصل اليها و النتاية و له نعين الك الطريق الموصل اليها و النتاية و له نعين الك الطريق الموصل اليها و النتاية و له نعين و كورونية و النتاية و له نعين الك المورونية و النتاية و له نعين و كورونية و ك

فلنرجع الى ما كنافيه من ان الحقيقة المحمدية عبارة عن صورة اكمكيته تعالى الزائدة على الكمال الذاتى المقتضية لايصال الفيض على الغير لغنائه الذاتى وعدم خلوه المعبر عنه بالصمدية فان الكمال الاسمائى مساوق للوجود المطلق الفائض بمقتضى اثر الاكملية وهى النبوة المطلقة المخبرة عن الله ومظهرة لجميع الاسماء والصفات التى من جملتها الاحدية الباطنية والواحدية الظاهرية الجامعة بين الفيض الاقدس من أن يكون المستفيض غير المفيض والافاضة المتجلى في مقام الاسماء والصفات والفيض المقدس المتجلى في الاعيان الخارحية، فهى الحاكمة بين الاعيان في نشأتى العلم والعين وباطنها الولاية المطلقة الكلية ولذلك قال سلطان الاولياء «أنا عبد من عبيد والعين وباطنها الولاية الكلية سابقة على النبوة المطلقة بحسب القوس الصعودى وفعلاو أثراً والاستغراق فيه بالكلية ثم يتحقق بالنبوة المطلقة بالصحو بعدالمحو وله المقاء بعدالمحو والمقاء بعدالفناء والرسالة .

وهذه النبوة هى الرحمة الكلية التى عبارة عن اتصال امداد الفيض الى الكل بحيت يوصل كل واحدالى أصله و غاية كماله ، وظاهرها النبوة التشريعية المقيدة ، حتى النبوة الحاصة الحمدية التشريعية فانها ظهور الولاية المطلقة ، بل النبوة المقيدة هى

الحكومة بين المظاهر والاعيان الخارجية والحقيقيةهي الحكومة بين الاسماء والاعيان في العلم والعين . قال محيى الدين في الباب الثامن والثلاثين : ثبت أن رسول الله ص قال ان الرسالة والنبوة قدانقضت فلارسول بعدى ولانبي الحديث بكماله ، فهذا الحديثمن اشد ما جرعت الأولياء مرارته ، فانه قاطع للوصلة بين الانسان وبين عبوديته ، واذا انقطعت الوصلةبين الانسان وبين عبوديته منأكمل الوجوه انقطعت الوصلة بين الانسان وبين الله ، فان العبد على قدر ما يخرج عن عبوديته ينقص من تقربه من سيده لانـــه يزاحمه فيأسمائه وأقل المزاحمة الاسمية ، فأبقى علينا اسمالولي ، وهو من أسمائه سبحانه وكانهذا الاسم قدنزعه منرسوله وخلعه عنهوسماه بالعبد والرسول ولايليق بالله أنيسمى بالرسول، فهذا الاسم من خصائص العبودية التي لانصح أن تكون للربسبحانه وسبب اطلاق هـذاالاسم وجـودالرسالة والرسالة قـد انقطعت فارتفع حكم هـذاالاسم بارتفاعها من حيث نسبتها الى الله ولما علم رسول الله ص أن في امته من تجرع مثل هذا الكأس وعلم مايطر أعليهم في نفوسهم من الالم لذلك رحمهم ، فجعل لهم نصيبا ليكون بذلك عبيدالعبيد (رسول رسول الله) فقال للصحابة ليبلغ الشاءد الغائب فامرهم بالتبليغ لينطلق عليهم اسماء الرسل التي هي مخصوصة بالعبيدوقال رسول الله ص رحم الله امر أسمع مقالتي فوعاها فاراهاكما سمعها يعنى حرفأ بحرف

وفى الباب الرابع و الخمسين واذاكان الاصل المتكلم فيه القران انماهو من فكر الانسان ورويته ، وعلماء الرسوم يعلمون ذلك فينبغى ان يكون اهل الله العالمون به احق بشرحه وبيان ما انزل الله فيه من علماء الرسوم فيكون شرحه ايضا تنزيلا من عندالله على قلوب اهل الله كماكان الاصل ولذا قال على بن ابيطال في هذا الباب ماهو الافهم يؤتيه الله من يشاء من عباده في هذا القرآن فجعل ذلك عطاء من الله يعبر عن ذلك العطاء بالفهم عن الله فاهل الله اولى به من غيرهم فلمارأى اهل الله ان الله قد جعل الدولة في الحيوة الدنيا لاهل الظاهر من علماء الرسوم واعطاهم التحكم في الخلق بما يفتون به والحقهم بالذين يعلمون ظاهر امن الحيوة الدنيا وهم عن الاخرة هم غافلون وهم في انكارهم على اهل الله يحسبون انهم يحسنون صنعا ، سلم اهل الله لم احوالهم لانهم علموامن اين تكلمواو صانوا

عنهم انفسهم بتسميتهم الحقايق اشارات (الاشارة ارائة المطلوب بدون واسطة اللفظ الحاكي و الانتقال منهالي المعنى وانكانت تؤذن بالبعدا و حضورالغير المستنزم لعدم مشاهدة وجهالحق فيذلك الغير بلرؤية الانانية الموجبة للدعوى وحيث انما يحصل للاولياء منالاحوال التي لايمكن العلم بهاالا بالذوق لعدم كـون حقايقها فيالعالم المادى لايمكن التعبير عنهالاهل العباة الابالتمثيل والتشبيه وبيان الصور والامثلة المادية لبعدتلك الحقايق عنهم وفي بعض الاحيان ايضا توجب المصلحة للتعبير عن بعضالمقاصد بكلمات تدل على معاني اخر واكن تكون بحيث ينتقل منها الي تلك المقاصد بالحكاية الثانية منمفهوم الى مفهوم منكان مناهل العبارة وتشير الىماحصل فى الانفس من الايات لاهل الاشارة بدون لزوم التشبيه والتمثيل وواسطه للانتقال وتلك المصلحة حضورالمحتسب والمعاند الذي يحسب انالعلم لايحصل الامن الكتب والافواه ويحسدعلي اهلالله الذين اعطاهم الله فهممعاني كتابه بحيث يرونها في انفسهم ولايحتاجون الى ما يحكى عنها من المفاهيم كما يحتاج اليها في العلوم الارتساميته بل اراهم الله اياته بما تحققت انفسهم كما يرونها فيما خرج عنهم ويسمونها بالاشارات واللطائف و الحقايق بليعبرون عن الحقايق بالاشارات والرموزكما تكلم زكريا بالرمز وفعلت مريم من اجل الافك والالحاد) فانعلما والرسوم لاينكرون الاشارات فاذاكان في غديوم الفيامة يكون الامركماقال القائل واحسن فيما قال

سوف ترى اذا انجلى الغبار افرس تحتك امحمار

كما يتمين المحق من اهل الله من المدعى فى الاهليته غدايوم القيمة قال بعضهم اذا اشتبكت (اختلطت) دموع فى خدود تبين من بكى ممن تباكى اين علماء الرسوم من قول على بن ابى طالب حين اخبر عن نفسه انه لو تكلم فى الفاتحة من القر آن لحمل منها سبعين وقر اهل هذا الامن الفهم الذى اعطاه الله فى القران (من العلم الذى علم رسوله كما قال علمك مالم تكن تعلم بالوراثة فان العلماء ورثة الانبياء فان افاضة الحق لكل شىءمن وجهين و كذلك ارتباطه به وجهمن حيث كونه خلقا وشا نامن شئونه التى ظهر فيها بحسبها بواسطة الاشرف و الاقدم الذى هو اقرب الى الوحدة على غيره الذى غلب فيه حكم الكثرة

الشانية على الوحدة الذاتمة الظاهرة فيهوبحسب اشتمال بعض الشئون احكام بعض اخرو وجهخاص بهمن جهة كون الحق معهوظاهراً فيهولاواسطة بينه وبينربه ومنذلك الوجه يكون واحدا وجامعا لسابر الشئون بحسب فابليته وخصوصيته باعتبار واجديمة الذات التيظهرت فيه جميع الشئون وهاتان الوجهان في الحقيقة للذات الظاهرة في هذا الشان الخاص لاالذات الواحدة من جميع الجهات التي لا اختلاف فيها ولاتعيين ولذلك كلما تماز جتالكثرة واعتدات بحيث صارت افرب الى الوحدة استدعت منحيث احدية الجمع ظهورا اخرمن الذات الغير المتعينة بحكم الاسم الاخروالابد على حسب مراتبالاعتدالات من الحسى والمثالي والروحاني والمعنوى حتى يصل باحدية الجمع الى النقطة المحاذية للاطلاق الذاتي الوجورى فيفيض عليه على حسب وحدته ومحاذاته للعلم الالهي فيحاكيه بحسبه لاعلى ماهوعليه بلبتجاوزعن مرتبة وعلمناه من لدناعلما الىمرتيه ولايحيطون بشيء منعلمه الابماشاء وهوالتحقق بالامرو التجلي الاولبحيث يتعينفي جميع المراتب بعين تعينه فينفسه وعدم تقيدذاته بالذات ولايتجددله تعين اخر مطابق لذلك التعين ويلى هذه المرتبة انيتعين المعلوم لديه بما تعين في علم الحق في التجلى الثانى وبمافيه منالخصوصيات والاحكام فيجميع المراتب الىبومالقيمه وكل مرتبة سافلة صورة محاكية للعالية وظهورلها ومنصبغة بحكمالسافلة بدعيث يحصلفيها التكثروجهة من الانقعال والتقيد قال امير المومنين مامن اية الاولها أربعة معان ظاهر وباطن وحدومطلع فالظاهرالتلاوة والباطن الفهم والحدهو احكام الحلال والحرام يعني مايجوز ويصح علىالحقايق والاشياءومالايجوزعليها ويكون خارجا عنها والمطلع هـومرادالله من العبدبها وهومقام الاسماء الالهية) فاسم الفقية اولى بهذه الطائفه من صاحب علم الرسوم فان الله يقول فيهم: «ليتفقهوا في الدين ولينذرواقومهم اذارجعوا اليهم لعلهم يحدزون» فانهمقاموا مقامال سول قي التفقه في الدين والإندار ، وهو الذي يدعو الي الله على بصيرة كمايدعو رسول الله على بصيرة ، لاعلى غلبة ظن كما يحكم عالم الرسوم فشتان بين من يفتى بهويقوله على بصيرة منهفى دعائه الى الله وهوعلى بينة من ربهوبين من يفتى في دين الله بغلبة ظنه ، ثمان من شأن عالمالرسوم فيالذب عننفسه انه يجهل منيقول فهمنيربي ويرىأنه أفضل منه وانهصاحب العلم اذيقول منهومن أهل الله انالله ألقي في سرىمراده

بهذا الحكم في هذه الآية اويقول رايت رسول الله صم في واقعتى فا علمنى بصحة هذا الخبر المروى عنه وبحكمه عنده قال ابويزيد البسطامي في هذا المقام و صحته يخاطب علماء الرسوم، أخذتم علمكم ميتاعن ميت وأخذنا علمناءن الحي الذي لايموت يقول أمثالنا حدثني قلبي عن ربى وأنتم تقولون حدثني فلان و(اذا قيل له) أين هو قالوامات.

وأماالولاية المقيدة الجزئية كولاية موسى و عيسى و العالم الربانى الذى هـو المرجع للكل في زمان غيبة الحجة الكلية المعبر عنه بالشيعة في بعض الاخبار ، فهى الفناء في هذا التجلى الذي هو عبارة عن الحجة الكلية الالهية والبقاء به كماسيجتى بيانه في تعقيب التجلى الثانى .

 لطيفة في التجلي الثاني لما استلز ما لتجلي الاول المكني عنه بمقام أو أدنى الذي به صار الوجود الحق معلوما للحق ، العلم بجميع الاسماء والصفات ومظاهرهما فان العلم مفتاح مفاتيح الغيب وهواعتبار أنهيعلم نفسه بنفسه في نفسه الذي يتلوا اعتبار تعقل الوحدة منكونها وحدة فحسب أعنىأنالنسبة العلمية هىالواحدية التالية للاطلاق المقتضية للمبدئية والوهابية لهتعالي منغير امتياز للاسماء و الصفات لافي العلم ولافيي العين ، فانها عين الذات باعتبار ذلك التجلى الااربعة منها الممتازة بالاعتبار وكان امتيازها مفصلة موقوفا على تمين الحقايق الكونية التي هي الاعيان الثابتة ، لان الامتياز التي هو الغيرية لابحصل الابهاولايتصور فىأحدية التجلى الاول و واحديته قريبة من الاحديةو لذلك كثيرًا ما تطلق الاحديــة على التجلي الأول مطلقًا والواحدية على الثاني كذلك فاقتضى كمال ذلك التجلي لشهود الكمال الاسمائي الذي يسمى بكمال الجلاء أعنى ظهورالذات على نفسها بأحدية الجمع في تعيناتها وشئونها مفصلا ومجملا بعدالتفصيل، انبعاث تجلى آخر بفيضيه الاقدس لظهور ذلك الكمال ايضاكاخراج النفس بالفتح مافي الباطن من الحرارة الكامنة في صورة البخار البسيط الى الظاهر لدفع الكرب والضيق أولاعلام الغير باظهار الحروف و الكلمات ، و لذلك يسمى بالنفس الرحمني المشتمل على الحروف الثمانية والعشرين بعددم واتب الاسماء والاعيان الكلية المنبثة على التعينات الظاهرة بهلان تحصل بهالتعينات الاسمائية والاعيانية ، اولحصول تنفيس الكربوكان

ذلك الانبعاث لرقيقة عشقية حقيقية بين الكمال الذاتي والاسمائي فظهر ميل غيبي عشقى عبرعنه بأجببت أن اعرف ، فان المحبة انما تتميز بعدالعلم ، والصفات الالهية كلهافيغاية الكمال والشدةوشدة المحبةهيالعشق لظهور الكمال الاسمائي الموقوف على تفاصيل الحقايق الكونية وتميزها حتى تنسب اليها الاسماء متميزة وكان تميز الحقايق الكونية في الوجوه بتبعية تمين الحقايق الالهية بذواتها العدمية ، بعدما كانت شئوناذاتية فى الحقيقة المحمدية وما قبلها بلفي الحقيقة الانسانية الجامعة للحقايق الالهية والكونية ، فاناعتبار الصفة التي تشهد بانها غير الموصوف يتحقق بهذاالتجلي الثاني اذلايعتبر في التجلى الاولشيء زائد على غيب العيوب الاتعينه وأنههو هو وعلمه الشهودي بذاته ، فان احكام الوحدة الذاتية الاطلاقية في تلك الهوية المطلقة الواحدة كانت غالبة على أحكام كثرة الاسمائية والحقايق الكونية بحيت لم يبق لتفصيل الصفات فيهامجال لان تظهر تلك الهوية في التعينات الاسمائية على ماهو مقتضى الكمال لاسمائي لعدم المجالي لهامفصلة وكونها مخفية مستهلكة الاحكام استهلاك الحروف واند ماجهافي النفس مادام فيمبدء صدوره وبطونه فيالقلب قبل ظهوره فيمسرات المخارج وبروزه الاسمائي بتعينات الاحكام المتكثرة، ولذلك خفيت أحكام القيود المتقابلة في التعين الاول الجامع لجميع التعينات فان خصوصيتها جمع المتقابلات التي يظهرتقابلهافي التجلي الثاني الذي تكون ثانويته بالاعتبار والتصوير ، فانالوجود في مقام التفصيل والكثرة ايضا واحد حقيقة كما انه كثير بالاعتبار و مراتب ظهوره ، يحيط بعضهاعلى البعض وينطوى اللاحق عندالسابق ويكون فرعا وظهورأ لهلاشيئا بحياله وقباله، وان كانبالنسبة الى الاعتبارات اللاحقة حقيقةلها ، واذلافهر ثمايضا حتى كون قابلالهفعان بقوة ذلك الميل العشقي الى أصله ، لكن ترجح بذلك الميل القوى حــكم الظهور والرحمة الذاتية التي هيباطن الوجود الإنبساطي علىالخفاءِ اللاظهوري المكني عنه بالغضب فاقتضت تلكِ الهوية الاطلاقية ، الظهور الـذي بمنزلة العماءالذي هـيالغيم الرقيق من الحقيقة الانسانية الجامعة للاسماء الالهية و الحقائق الكونية الحاجبة الشدة النورانية القهارية الاحدية من شمس الحقيقة والحجة الالهية فظهر لهذا التجلي

بطون وظهور ونسبة لوحدته البرزخية الى الاحدية العينية والوجوه ونسبة الى الواحدية والعلم المترائي بهالاغيار القابلة للوجود فانفلتفرعه علىالأول ظاهر بصورته واكل من الوجود والعلم ظهور وبطون لسراية كل من الاحدية والوالحدية الى الاخر بوجهفي فيهذا التجلى الثاني الذي حقيقته الجامعة بين البطون الاحدية والظهور الواحديةهي الحقيقة الانسانية فلموحدة حقيقية ذاتية غتر معتبر انتسابه الىالكثرة باعتبار باطن الوجود فيهفانهظهور لاحدية التجلي الاول المسمى بالوجود الاضافي ضرورة عدم الاعتبارات و الامتيازات الاسمائية والاعيانية في مقام الوجود و وحدة الكلمن حيث الوجود ولذلك تسمى الاسماء والاعيان فيهاب الشئون الذاتية و الحروف الاصلية و الحروف العالياتلان كلواحدمن الوجود والعلممر اةللاخر باعتبار التجلي فالوجودمع جميع صفاته الكمالية التي منهاالعلم البسيط تجلي فيمرآة العلم فتحقق الاسماء التي هي ظهور الذات بصفة من الصفات ومرآة العلم مع ماظهر فيها تجلى في مراة الوجود ووحدة حقيقية وجودية منتسبة البي الكثرة باعتبار ظاهن الوجود و لذلك وصف بالوجوب الملازم للوجود المقابل للامكان لعدم الوصف فياحدية التجلي الأول بخلاف احدية الثاني لسراية الواحدية فيها وهي الاسماء الالهية المتميزة بسبب انتسابها الىالحقايق الكونية فانها الوجود الماخوذ فيالتجلي الاول باعتبار سراية الواحدية فيها والقبول لاحكام الاعيان و الإجابة لماطلبت بالمحبة الاستعدادية القابلية المنضمة الى المحبة الفاعلية لانتاج النتيجة المطلوبة من الكثرة فصارظاهر الوجود الذي هو الوجود الاضافي مِن آةِ لَظَاهِنِ العَلْمُوظَاهِنَ العَلْمُمِن آةِ لَظَاهِنِ الوَجُونِ. ... لَنَّذُ فَعَالَمُ وَطَاهِنَ العَلْم

تعدد منحيث المرايا العديدة وكثرة ذاتية منتسبة الى الوحدة باعتبار باطن العلم فانها العلم الماخوذ في وكثرة ذاتية منتسبة الى الوحدة باعتبار باطن العلم فانها العلم الماخوذ في واحدية التجلى الأول اجمالا باعتبار ظهوره التفصيلي بحيث يكون فيه اثر الاحدية وموجودية معلوماته بالتبع والحكاية وجهة الكثرة والانفعال حقيقية وجهة الواحدية والتأثير اعتبارية باعتبار طلب مقتضاها بخلاف الاسماء الالهية وهي الاعيان الثابتة الواقعة في علم الله المسماة بالحروف المفردات وعالم المعاني وحضرة الارتسام وارض الاستعدادات

وكثرة ذاتية غيرمعتبر انتسابها الى الوحدة باعتبار ظاهر العلم فانها من الاعتبارات العقلية التي قد تميزت بها الاسماء الالهية والاعيان الثابتة ظلال لتلك الاسماء و لذلك ورد كنا في اظلة فان ظل الشخص في الشمس شيء وليس بشي وما تكون ذاته عين الحكاية و آلالية لايكون الاباعتبار الادراك و العلم فان في المرآت جهة فناء و عدمية لا تكون مرئية والالم تمكن رؤية شئى فيها وللاعيان المرآتية منهذه الجهة والعدم باى نحواخذ كعدمية المهية وعدمالتقييد لاينتزع من الحيثية الوجودية بالذات والالانقلبت الى الحيثية العدمية و اجتمع النقيضان وكل مالايكون موجودا بالذاتويكون لغيرالوجودمدخلية فيذاتهلايمكن انيكوروجوداوموجوداالابالعرض وبالتبع والمجازالعر فانى فان ماذاته الوجود يكون وجودا بالذات و بالعكس ولهذه الكثرة الامكان لعدم كونها كذلك موجودة بالذات فهي على حد عدميتها الذاتيةباقية ابدا ،ومرآت ظاهر الملم ظاهر الوجود الذيهو الباطن من الوجود فيالتجلي الثاني كماان ظاهر العلم صارمر آتا لظاهر الوجود في هذيات الخارجية من التجلي الثاني فان للوجود فيهذا التجلي اعتبارين احدهما منحيث كونه مجلى الظهور للحق وباطنا لظاهر الوجود وهوما به وجدان الذات نفسها في نفسها باندراج النسب الواحدية فيها كمافي التجلى الاول بلمن جهةظهوره بظاهر الاسمالله ولذلك يسمى هذا التجلي بحضرة الالوهية باعتبار كون مرتبته اصلجميع الاسماء الالهية وظهور التعينات و مرجعهاو بظاهر الاسم الرحمن ولذلك يسمى بالوجود العام فان الرحمة هى الوجود الشامل و وحدته حقيقية منحيث معنى الأحدية وهي الشئونات الذاتية في غيب الغيوب الذي هو احدية الذات المسماة بالحروف الاصلية والحروف العاليات

وثانيهما منحيت كونه مجلى الظهور للكون و ظاهر الوجود المطلق الممثل بالقوس و هوما به وجدان كل عين نفسها ومثلها موجودة ظاهرة بحسب العوالم الروحانية والمثالية والجسمانية واظهار احكامها في كلمرتبة بحسبها واحكام الحقايق والاعيان مؤثرة في تنوعات التعينات فان الحقايق والمعاني والاعيان الثابتة هي الخصوصيات العلمية ونسب العلم التي هي تعقلات التعينات و تحصل منهافي العين الاشياء التي هي

عبارة عن تعينات التعقلات و تظهر فان قلت العلم تابع للمعلوم ضرورة تعلقه بـ ععلى ما هوعليه في نفسه فكيف يصير منشاء لذات المعلوم وحقيقته التي عبارة عن كيفية نسبة تعينه في علم الحق و تعين التعقل

قلت النفس الامرية للاشياء تنتهي الى العلم بالوجود الحق الذي كل حكم سلبي اواثباتي يترتب على الأشياء لايتجاوز عنه اذقبله لااعتبار للعلم ولاللحكم وانكان المصحح وملاك النفس الامرية نفس الوجود الحق الذي العلم به ايضانا بع اله وانما يحصل التعين الذي هوصورة المتعين بنفس ذاك العلم و يكون علمه بذاته في ذاته عين علمه بجميع شئونه وشئى من الاشياء ليس بخارج من شئوناته ولايتعين المعلوم في ذلك العلم بتمين العلم اذالحق في كل تعين ومتعين عير متعين و لذلك يكون تميز العلم والوجود في التجلى الثاني وهناك ليس العلم تابعا للمعلوم فانه فعلى ولايمكن انيعلم ويرى لغيره على ماهو عليه في ذاته لذاته عند ذاته بل يظهر بحسب مرائي الاعيان و القلوب فلاتكون مرآتيتها للحقالا باعتبار وبحسب الحقيقة هومرآتاله و لشئونه لا الغير كماان عدم كونه فيهالذاته يقتضي تجددظهور ذاته وتعينه لهاوعدم كونها من احوالهلان حال الشئي مايتلبس الشئي بصورته فيرى السالك اولاعينه فيمرآت الحق والوجود بصفاته والتخلق باخلاقه بالكسب و العمل وثــانياان رجع الى البقاء يتحقق بــالحق ويصير مرآتاله بمناسبة ذاتية، ويراه باعتبار شئونه فيعينه بلوفيجميع الاعيان فان وجودات الاعيان احواله واحوال مشية الحق والظهور عبارة عنصيرورة المؤثر مصورا بصورة اثرهو لذلككان ظهوره بخفائه وباعتبار خفائه بتلك الصورة يقاللها التعين وباعتباركون الاثرمظهرا و صورة لمؤثره تسمى بالمرتبة فيالكليات فالمرتبة امر معقول وصفة غير موجورة فائمة بذات الممكن منجهة مؤثرية الذات بهاو ظهور مايقبل الظهور منها بحيث اذاتوجه بتلك الصفة والهيئة على الاثر ظهر الوجود في الاثر بنقل تلك الصفةعن الذات الموجودة الميالاتر ولهذاكان الوجود لغير الحقحادثا ويقال للوجود الحادث العرض لاتصافه بالوجود ساعة نقله البهالاثروهومعدوم فينفسه والاثرمنسوب الممرتبةالدات الموجودة منحيث وجود هالان الاثر نسبة بين مؤثر ومؤثر فيه والنسبة امراعتبارى لأ

تحقة لها بنفسها وانماهي معقولة عندغرها وغيرالوجود منحيث انهغيرلايظهر من الوجود معان غير الوجود شيء تعلق بهالوجود اذاالعدم المحض لايصلح للتاثير والأثرية وما تعلق بهالوجود وجودعرض عليه التعين والتسبة فانهالمجعول بالذات والعارض اعتبارى عدمي والعدم لايصدر عن الوجود وصدور الوجود نفسه تحصيل للحاصل فان الغاية في الفعل الابداعي كما انه متقدمة بحسب العلم متقدمة بحسب الوجود لكون علم فاعله حضوريابل عين الفاعل فالمطلوب فيهالظهور والفعل هو الاظهار لعدم احتياج فاعله الى كمالمنتظر ولذلك لايمكن ان يكون الجسم الذيله مقداروجزء منهمباين لجزئه الاخر وللكل فاءلا حقيقيا لشئي لانالفعل الحقيقي لايتحقق الابالوحدةالارتباطية و المعية القيومية بين الفاعل والمفعول المطلق الذي هوبالذات مفعول وهذه الوحدة ليست للجسم ومايقوم بهممالا حضور لهلذاته وفيذاته ولاسيما البعد الرابع الذي عبارةعن الحركة الجوهرية والتجدن الذاتي فانعالم الحركات التي ينقضي كل جزء منه ولايبقي معما يترتب عليه لايمكن ان يكون شئي منهفاعلا لما يترتب عليهلعدم حضوره معهو انفكاك مايترتب عليه عنه مع ان الفعل لاينفك عن الفاعل وما يكون كذلك يكون معدا لافاعلا، وصدور وجود المقيد هوصدور عينما تعلق بهالوجود معان مؤثريته لأثرخاص انكانت من جهة انهوجود لكان كل وجود مقيد كذلك وانكانت من جهة انهوجود مع عدم فكان العدم علة للوجود فتعين نسبته الى المرتبة لعدم ثالث لهمافهي المؤثرة اوالموقوف عليهاالتاثير ، ومرتبة الوجود المطلق الالوهية الجامعة لجميع الاسماء قاليها والى نسبها الاسمائية تستند آلاثار كلها والاسماء ليست لهااعيان موجودة و انماهي نسب والنسبة بماهى نسبة معقولة عدمية، لم اجد للاسم مدلولاغير من قدكان مفعولا ثماعطتنا حقيقيته كونه للعقل معقولا فتلفظنا بهادبا و اعتقدناالامر مجهولا، فظهران للوجود المطلق الواجب بالوجود الحق والقائم بالقيوم الواجب بالذات كثرة نسبية من حيثمعني الواحدية وهي كليات الاسماء الالهية التي امهاتها الحي العليم القدير المريد السميع البصير المتكلم فان حقيقية الكلام نفس منبعث من باطن المتنفس بتضمن معنى يطلب ظهوره و يتعين بحسب مرتبة اومرات تسمى مخارج ومن حيث ذلك الطلب واخلفي الارادة التيهىالميلالشديد الىتخصيص ماعلمبالاظهار اوالاخفاء ترتيبه الذي بهيظهر الكمال

الاسمائي الذي ظهوره غاية ذلك الطلب و القدرة هي التمكن من التاثير في اظهار مايريد وكذلك العلم الذي يكون في هذا التجلي عبارة عن ظهور الذاتِ لنفسها باعتبار. شئوناتها واسمائها وصفاتها و مظاهرها التي همي الحقائمة الكونية بحيث يتعدى الى مفعولين بان علم ذاته ذاوحدة و حيوة و علم وقدرة وارادة وغيرها من الصفات والافعال فانامتياز الصفات والافعال والخلقفي كلرتبة يكون بهذاالتجلي بخلاف العلم في التجلي الاول فانهذا مفعول واحد وهوا لذات منغير تعقل صفةلهاوللعلمالذي يكون فيهمذا التجلي الثاني اعتباران باطن وظاهر فباطنه عبارة عن الوحدة النسبية الجمعية منحيث معنى الاحدية وهى العالم المعاني لتحقق جميع المعانى الكلية والجزئية فيهوحض ةالارتسام لارتسام الكثرة فيه وارض الاستعدادات ومهبط الانوار الالهية المسمى بالاعيان العلمية الثابتة بالفيض الاقدس المبينة فيها كليات الاسماء الكونية؛ والحروف المفردات عبارة عن حقايقها البسيطة، وظاهره الممثل بالقوس من حيث تعلقه باعيان المكنات كثرة حقيقية فرقية منحيث المعنى الواحدية ويسمى بالاعيان الواقعة بالفيض المقدس لانتهاء هذا التجلى بالكثرة الحقيقية الفرقية معالوحدة النسبتية الاعتبارية المجموعية سواء كانت الكثرة بالاجزاء اوباللوازم فكماان الاعداد تكون معقولة لاوجودلها الافي الذهن وليست فيالحقيقية والخارج الاالمعدودات والحكم بموجوديتها باعتباركونها فيها فكذلك الأعيان معقولة وموجودةباعتبارظهورالوجودبصورها فللوحدةفي هذاالنجلي كثرةبالنسب المتعددة وللكثرة وحدة نسبية وجودية بهاار تبطت الوحدة بالكثرة واثرت فيهامن جهة كثرتهاوالكثر قبالو حدةمن جهةوحدتها فان التاثير والارتباط لايحصل الامن الجهةالجامعةبين الشيئين والكثرة النسبية اظهرت الكثرة العينية بحسب الادراكات الحصولية والمحال الفابلة والاحكام المختلفة الواردةعلى الواحد باعتبار الامور الخارجة عنوحدتها بحسب التعقل وكونها مضادة للكثرة وهىوحدة الافعال التييقال لهاوحدانية ألعدر حيث تحصل للواحدا حكام الاعداد لامن ذاته من حيث هو هو و انكانت الاحكام والنسب كلهاذا تيةلهمن وجها خروظهورها يتوقف على تعدده بحسبذا تهفي مراتب العدد بالتعدد العلمي النبسي اوالوجودي، والحقيقة الجامعة بين الاحدية والواحدية هي حقيقة الانسانية التي

هي باعتبار باطنه في التجلى الاول وغلبة حكم الوحدة تسمى بالحقيقة المحمدية وبرزخ البر ازخ وجمع الجمع والعين الكافوري ولوح القضاء وام الكتاب، مرج البحرين بينه ما برزخ لا يبغيان وباعتبار ظاهرها الغالبة فيها التفصيل هي هيا كل التوحيد التي هي السبع المثاني اعنى فاطمة وابيها وبعلها وبينها الاحدعشراذا فصلت من حيث الولاية ومن حيث الحكمة هي الحضرة العمائية المشتملة على امهات الاسماء الالهية التي هي الحقايق السبع الكلية المتفرعة عليها ساير الاسماء التي كلياتها ثمانية وعشرون وعلى الحقايق الكونية التي كلياتها ايضا تمانية وعشرون بازاء تلك الاسماء ولكل من هذه الامهات ايضا جهتان فان السبع هي المثاني باعتبار الوحدة واشتمال الكل على الكل من حيث احدية الجمع بين الطرفين وكون اثر التمايز من حيث وقوعها في باطن التجلي الثاني خفيا وباعتبار ظهور الكثرة والاثر المختص بكل واحد منها من جهة النسبة الى الابدية التي من اخص احكامها التميز الي ما لايتناهي وكون الاشتمال المذكور خفيا

• ١- الطيفة في ظهور البداية في النهاية لماكانت الاسماء و مظاهر عامستهلكة في الوحدة الذاتية والهوية المطلقة من التجلى الاول فلا ظهور لتفاصيلها فيه لاوجود اولا عقلالانفسها وانكانت للحق معلومة و مدركة منحيث انها عند ذات الهوية الالهية وكذلك الوحدة المقيقية من الجمعية الالهية لم تكن في الصور التفصيلية التي في التجلى الثاني المتمايزة فيه قوسا الوجوب والامكان والوحدة والكثرة المتاخرة عن الوحدة الاضافية وانكانت نسبة الوحدة الحقيقية اليهما على السوية لان الوحدة الاضافية تحصل منها باعتبار معنى عدمى دون الكثرة لغلبة حكم الكثرة و القيود الظاهرة في النفس الرحماني بالقدرة الالهية المتعلقة بما خصصته الارادة المتعلقة بما تعلى الظاهر النسب العدمية المسماة بالسوى على حسب استعداد اتها الذاتية لها فانها تعطى الظاهر فيها الصور الظاهرة على حسبها

ولدت امى اباها انذامن عجبات

ويرى الحق اسمائه وصفاته فيها على حسبها ويراها من حيث هى لانفسها فانهامعه فى العلم وهو معها وصفاو حالا وحكما لكنه لم يشاهد اسمائه الذاتية وغيرها فى الغيرو الاخرية كما شاهد ذاته وكمالاته الذاتية من الاسماء ومظاهرها فى ذاته و الهيته واطنيته

فانرؤية ذاته بذاته ماهي كرؤية ذاته في امر آخر في آخريته و ظاهريته اعني كماكان في البد وواسطة بين الاحدية والواحدية قبل المعاني الجلائية و الوجودات الاستجلائية فان كمال الجلاء عبارة عن تعلق علمه بجميع الاشياء من عين علمه بذاته باعتبار الاحدية وكمال الاستجلاء عبارة عنظهور تعلق هذالعلم فيظهور الاشياء لانفسها فيعالم الارواح والنفوسو الاجسام فكذلك فيالعود بعد التفصيل برزخ جنامع بينهما حاو للجمع و لجميع مراتب التفصيل وللحقايق الوحوبية والامكانية فان بالتنزل صارظهور الوجود الذىهوالغرضمن الايجادا كملوالقابلية للفيضاتمواشمل حتى انتهى الحقايق الكونية الى النشأة العنصرية الانسانية المنصبغة بجميعمامن عليهمن المراتب والمستوفية جميع درجات الاكوان والنبات والحيوان ثماستوي الىالسماء والاسماء الالهية بالصعودو اتحدبالنفوس والعقول وادرك بالمدارك المتعددة حتىرجع الي اصله واتحد بالبرزخ الجامع الاول وتمت الدائرة وطابق الظاهر الباطن وصارحجة الهية بالتجلي الذاتي الكمالي الجمعي الاحدى اوظلاوحجة لهاوقلبه مستوى الحق موصوقا بماوسعني ارضي ولاسمائي ووسعني فلبعبدي المومن وحينئذ تكتسب القوى الروحانية والجسمانية كلهاوصف التجلىالاطلاقىوتطلقعن اسرالتقييدفيدرك بالقوى الظاهرةمايدركه بالقوى الباطنة وبالعكس ويدرك بكلقوة مابدركه بالاخر لاستهلاك احكام الكثرة وصيرورة ظاهرهمتحدا معباطنه لفناءعلمه وذاته فيعلمالله الذيءوعين ذاتهوطلوع شمسالحقيقة والولاية على قلبه فان شمس الولاية اذاطلعت واستوت على نصف النهار فلاتبقى للظل الذي هوالنورالظاهر بصورة الظلمة التيعبارة عن عدمية الاعيان عين ولااثر ،انالساعة آتية اى ثابت مجيئها واقعة لاانهاناتي ولماتات ويدل على كونها ثابتة واقعة ايضا قوله تعالى ولا يصدنك عنها من لايؤمن بها واتبع هواه فتردى اىلايمنعك من السير اليها والتحقق بها من لأيؤمن بها حقيقة ولم يتحقق بها لمتابعة الهوى فان مصاحبة من لم يتحقق بها والالتفات اليه يصد عنها اكاداخفيها بالحجب النورانية والظلمانية لتجزى كل نفس لظهور الصفات والافعال والاثار والمؤمن والكافي والثواب و العقاب فالانسان الكامل الاكمل المكمل باحدية جمعه جامع لجميع اظهارات الفاعلية وقوس الوجوب و ظهورات القابلية وقوس الامكان؛ مدرك بجميع المداراك جميع الاشياء فالكل معه

علماوهو معالكل وصفاوحالا وحكما لتحققهبالحق ويكون معكلشئي بحسبهويعلم كلشئي على ماهو عليه في نفسه ويتصور بصورته كما يتصور بصور القوى الظاهرة والباطنة ويستعمل كل واحد منهافي شانه بحسب استعداره اللازم لعينه التي فيعلم الحق بحيث لوتصور متصوراحكم عليه بتلك اللوازم مطلق فيمقام الاطلاق ومتقيد فيمقام المقيدات بحيث لايتغير اطلاقه الذاتي بظهوره في المقيدات ولايتقيد ولا يتحدد بحسب ذاته وهذا اللاتعين والاطلاق وانكان امراعد ميايصدق على المتحققين بهكل كمال وامرنابان نقول في شانهم وحقهم ما شئنا بعدان جعل الهم الهاو ربا، لا يمكن ملاحظته بالذات لعدم مدخلية اللحاظ والاعتبار فيذاته فان اللاتعين ايضاتعين والاطلاق ايضابحسب الاعتبار قيدوايضا بالوجود الحقلاستهلاكه فيالحق واحتجابه بهوخفاء عينه وظهور حكمه كماانالحق عندالجمهور معلوم الحكم بانهموجود مثلامخفي العين الاانحكمه انماهوظهورالحق وكونه آيةله واشارة اليه بحيث لايتجاوزعن نفسه ويتحدد بنفسه، حقيقته وبطونهمن ظهوره وظاهرهمن باطنه لابمطلق العلمبل بالحق اليقين الذي ظهرفي كسوة الايات ذاتا وصفةوهذا الاستغراق التام في الحق بالخلو الذاتي عن كل صفة ورسم والوقو عفي نقطة الاعتدال الحقيقي المحاذية لاطلاقالوجود الذىهوالولاية الكليةالمطلقه يختص بحضرةالرسول والائمة والفاطمة لكون حقيقتها الراسمة لدائرتها هىالحقيقة المحمدية الواقعة فسي المركز فان المركز في الحقايق هو المحيط وقبابلها المرتسمة به الفاطمة وكل دايرة ينقسم المهاربعة اقسام بارتسام القطرا لمنصف للمحور ولكل قسم بداية ووسط ونهاية بطور الكلية وبالوراثة والتبعية تحصل لخواص شيعتهم المنتجبين بطورالجزئية والذين لم يتبعوا الرسول الختمى بحسب الظاهر لمتحصل لهم ظليتها الابحسب الحال لاالمقامو لذلككان مقامهم في السموات ايمر تبة النفوس والعقول والولى الوارث ياخذ المعرفة من الله الوارث للنبي بلاواسطة حيثلايري الاسباب لقربه السيالله بشهوده بماقبله باحدية عينه المكيفة بكيفية علمالحق بهمن التجلى الالهي و بذلك يستعد لقبول التجليات بواسطة المظاهر الاسمائية كمافي الدعاء اللهم عرفني نفسك فانك... ان لم تعرفني حجتك

ضللت عن ديني فان امر الواحد الحق واحد والتعدد بالقوابل يحصل بالعرض والاعتبار و يرتفع بظهور الحقيقة فالمحيى الدين في الباب الثالث والسبعن وصل اعلم ان الحق سبحانه فيمشاهدة عباده اياه نسبتين نسبة تنزيه ونسبة تنزل الى الخيال بضرب من التشبيه فنسبة التنزيه تجليه في ليس كمثله شئي والنسبة الأخرى تجليه في قوله اعبدالله كانك ترامو قوله ص انالله في قبلة المصلى وقوله تعالى اينماتولوافثم وجهالله وثم ظرف ووجهالله ذاته وحقيقته والاحاديث والايات الواردة بالالفاظالتي تطلق على المخلوقات باستصحاب معانيها اياها ولولااستصحاب معانيها المفهومة منالاصطلاح ماوقعت الفائدة بذلكعند المخاطب بهااذلم يردعن الله شرح ماارادبها ممايخالف ذلك اللسان الذي نزل بههذا التعريف الالهي قال تعالى وماارسلنا منرسول الابلسان قومه ليبين لهم.... فنسب تلك المعانى المفهومة من تلك الالفاظ الواردة الىالله تعالى كمانسبها لنفسه ولانتحكم في شرحها بمعان لايفهمها اهل ذلك اللسان الذي نزلت هذه الالفاظ بلغتهم فنكون من الذين يحرفون الكلم عنمواضعه ومن الذين يحرفونهمن بعدماعقلوه وهم يعلمون بمخالفتهمو نقر بالجهل بكيفية هذه النسب (يعنى لانقلداهل ذلك اللسان في التطبيق وتعيين المصاديق وتحديدهم بللايصح ذلك الابتعريفالله) ... فمنزل العبد الكامل يكون بينهاتين النسبتين يقابل كلنسبة منهما بذاتة فانهلاينقسم فيذاته ومالاينقسم فيذاته لايوصف بانه يقابل كلنسبة بغيرالذي يقابل بهاالاخرى وماتم الاذاته كالجوهر الفردبين الجوهرين اوالجسمين يقابل كل كلواحدهماهو بينهما بذاتهلان مالاينقسم لايكون لهجهتان مختلفان فيحكم العقلوان كان الوهم يتخيل ذلك كذلك الأنسان من حيث حقيقته ولطيفته يقابل بذاته الحقمن نسبة التنزيه وبذاك الوجهعينه يقابل الحق منحيث صفةالنزول الالهي الى الاتصاف بالصفات التي توهم التشبيه وهي النسبة الاخرى و كما ان الحق الذي هو الموصوف بهاتين النسبتين واحدفي نفسه واحديته ولمتحكم عليه هاتان النسبتان بالتعداد والانقسامفي ذاته كذلك العبد الكامل فيمقابلة الحق في هاتين النسبتين لايكون لهوجهان متغايران فهذه هي المقابلة للحق من جميع النسب على كثرتها فانهاوان كثرت فهي راجعة اليهاتين النسبتين وليستا بامرزائد علىعين الموصوف بهافالكل عينواحدة وماثم كل وجودى وانما جئنابه منحيث النسي وهي لااعيان لهافالعين من الحق واحدة

والعين من العبدواحدة لكن عين العبد ثقو تية ما برحت من اصلها ولاخر حت من معدنها ولكن

كساها الحق حلةالوجود فعين عين العبد وجوده و وجودها عين موجدها (هوالمشية والوجود المطلق وهو ليس الاظهور الوجود الحق فانعدم مناسبة الممكنات للحق نفسه مناسبةلسعة رحمةالله ورافته) فماظهر الاالحقلاغيره وعين العبدباق على اصله لكنه استفاد مالم يكن عنده من العلم بذاته و بمن كساء حلة وجوده وبمعرفة امثاله وراى العالم بعضه بعضا بعين وجودربه (بنوره) فمن نظر الىذاته بعين ربهولم يميز فقدانحرف عماينبغي لهفهو العبدالموصوف بالجهل فيعين الحق فمن قال فيرؤيتهمار أي الشالاالشفهو العبد الكامل وهكذافي كل نسبةوفي الباب الثاني والعشرين يقول المنزه في الحقيقة من هو نزيه فينفسهو انماينزه منيجوز عليه ماينزه عنهوهو المخلوق فلهذا يعودالتنزيه على المنزه قال (ص)انماهي اعمالكم تردعليكم فمنكان عمله التنزيه عادعليه تنزيهه فكان محلهمنزهاعن انيقوم بهاعتقادما لاينبغي انيكون الحق عليه ومن هناقال من قالسبحاني تعظيما لجلالالله (لانهالذي اعظم شانهولم يرالاعظمته معان الشاهد لايشهد الانفسهاي ظهورالحق بحسب ذاته لاذات الحق ولاظهوره على ماهوعليه الامنكان ذاته عين الظل و ظهور الحق وهذاالقول لايصدر الا في مقامالفناء لاالبقاء بالله فيالكافي عن النبي (ص) انه سئل عنما كذب الفواد مارأى فقال رايت نوراو في حديث الكافي عن الصادق المالله قال فكان بينهما حجاب يتلالؤبخفق (باضطراب وتحرك للانغماس في نورالرببحيث كادان يفني عن نفسه بالكلية بل تحقق به بان غشاه ماغشاء ) ولااعلمه الا وقد قال من زبرجد (منحيث خضرته لان النور الالهي الذي قال يهدي إلله لنوره من يشاء يشبه بلون الابيض في التمثل وكانه قدشابته ظلمة عينه الإمكانية فيترااى اخضرعلي لون زبرجد وفي الكافي و التوحيد عن الرضا الهلا إنه سئل عن ذلك فقيال ما كذب فؤاه محمد مارأت عيناه وعنه ايضا لمااسري به الى السماء وبلغ عندسدرة المنتهى خرق له في الحجب مثل سمالابرة فرأى نورالعظمة ماشاءالله انيرى الىغير ذلك منالاخبار الكثيرة الواردة بهذهالمضامين وهذاالنور ونورالروح الكلى والعقل الكلى والنفوس الكلية التيهي انبوارالائمة مظاهس صفاتالله واسمائيه فان التجلي لإيكون الاللمفة لكونه متحدداو

التجلي الداتي ايضا عبارة عن تجلى الصفات المذاتية ولذلك وردتفكروافي صفاتالله (مظاهرها) ولاتفكر وافي ذات الله والتفكر مقدمة للتذكر و سبب للانتقال من كل مقاماتي مافوقه ولايخفي عدم اختلاف المراه من التعبيرات المختلفة بحسب تفاوت المخاطبين والأحوال بتعبير رؤية العين تارة والقل اخرى لأن البص اذاصفي وانتقل بانتقال البدن الى المثال و الملكوت الذي هوقلب العالم والجبروت و اللاهوت يسمى بتلك الاسماء بكشف الغطاء وصيرورة الشخص حديد البص بلعين الله الناظرة ١٠٦ تطيفة في اظهار التوهمات التي وقعت في التفتيش اعلم ان اثبات حقية دين ومذهب لايمكن الاببيان حقيقته وما وضع اللفظ بازائه واريدمنه وبيان مايثبته وكذلك أثبات البطلان يحتاج الى بيان المدعى وماهو المقصود وبيان مايبطله قال تعالى بعدحص كل من اليهود والنصاري دخول الجنة علىمن كان هودااونصاري بلعدم شيئية الاخربلي (بالداخل في الجنة ومن يكون على الحق)من اسلم (اخلص حتى ظهر له أن)وجهه (ظهور الوجود الذي ينسبه الى نفسه وتوابعه من الصفات والأفعال والاثار كلها)لله (فانبارتفاعه الــــالحقيقة ترتفع النسب المرضية المجازية التي براها حقايق ولذاير تفع العالم اى النسب العرضية التى لظهور الوجدود الى المهيات كما فى خطبة ٢٢٨ وانــه سبحانه يعود بعدفنا الدنيا ْ (يظهر كونه)وحده لاشئي معه كماكان قبل ابتدائهااي يظهر للسالك بعدقيامه عن الغفلة والنوم في الطبيعة وتجاوزه عن الأدراكات الارتسامية بظهور وحدة الوجود وانهعين الحق وعدم كون غيره موجودا بالذات وبالحقيقة كما يستفان من حصر الصادق الملا الشيئية الحقيقية في الله بقوله انماهو الشبِّي بحقيقية الشيئية وغير ذلك ممامضي) وهو محسن (اداب العبودية لانهاعتق وجهه عن عبودية غيرالله وصار عارقامشاهداللحق في الاشياء ويرى الاشياء كما هي بالوجود الحقاني وبقي مستقيما في الاحوال والأعمال بالاخلاس لامن نفسه بإراخلمه الله اعدم فقائم اصلاحتي يسند الاخلاص اليعفان المخلص بالكستر بعدفيه بقية لاسنام الفعل اليه) فله اجره (اشعار باته عبدالله ومن كان لله كان الشَّله لعدممراه و وجهله الا اليه تعالى: ) : الله تعالى: ) الله تعالى: ) الله تعالى: )

ولايثبت بطلان مذهب بتخطئة اللفظ والنزاع فيالتسميةولا بتقبيح اعمال من

نسب نفسه اليه ولابالافتراء والبهتان على المتحققين به كماسنع بالتصنع والتكلفو التلقى مرامثاله تقليدا منسمي كتابه المشتمل على الموهومات بالتوهم حقيقة العرفان مع كونه الحرمان من العرفان الذي لابحصل الأبالشهود والايقان وسلب الرجاء والياس منملاقات الرحمن للاستكبار على آياتالله والانكار للشهود والكشف الذي بعثالله الرسلمتواترا بحيثلابخلوزمان ممنلهشاتهم وقاثم مقامهم اليالجن والانس ليكشفوا عن غطاء الدنيا لاهلها كمافي خطبة ٢٨٢ و٢١٣ وقال تعالى فكشفنا عنك غطائك فبصرك الميوم حديد ومن كان في هذه اعمى فهوفي الاخرة اهمي واضل سبيلااي من لم ير لورالله الذي قدبيناه قبل هذه اللطيفة قبل الموت الطبيعي فلايراه بعده و من لهيسلك سبيل اللهولم يسافر اليه من الكثرة المتوهمة ولميستقم بالسير باالله الى الاهياء فبعدالموت لايه دى المي سبهيلالله قدخسرالدين كذبو الملقاءالله وماكانوا مهتدين ويظهرلمين تاملفيما مضيولا سيما المقدمة بطلان اكثر منسوجاته المنكبوتية فان التصوف الذي انكره عن العرفان وقدمضي مراراانه لايحصل الابالعيان فان مجرد حصول صورة المرمبهم ومفهوم بمدون الدراك مايتعين به و يتحقق ليس علماالا باصطلاح اهل المنطق فضلاعن ان يكون عرفانا ومعناها لحقيقي المعرفي لايتعلق الابالنسية الخبرية ويكون مفارها لجزم بثبوت المحملول للموضوع ولااقل من العلم بثبوت الموجود لشئي بمعنى العلم بانهموجود وهلم ايضالا محصلهه العرفان وانبردمن العرفان وجدان ماعلم اجمالا فيصوره التفصيلية اذمن راي شخصامتلا يعلمان لنغك الشخص كان اباولكن لايعرفه تعم لايمكن مصوح مال ظهورمن المظهوراتوصورةمن صورالجق والحقيقية بالكليةبل يعرف بمقدار ذاتهواستعدادهاسعة يجمة الحق وفيضه ولنكان فيهافراد من الجروالانس التخيل والتوهم يعارض ذلك العرفان فيتوهمو والاشياء على فيرماهي عليه الغيراؤ من الظهور ماليس الح اتعرف اكل شي فماح بالك شي قولكن المطلوب من الانسان وماهو كما له أنما هو الرؤية مع الالتفات بتحقية مايري عرفع الغفلة والانتباء مراالنوم في الطبيعة فار الانسان اذا توجهت المي الحق والمخلفظ عن للهيآت البدنية واخكامها والتعلقات المادية بالزهد والتقوى يتصل منبره الذي يتاسبه ويربه بالسوق ويستمدمنه الفوة والعمل ويتثركي بالموت الاختياري وتحسل لة الحيوة

الملكوتية التيبهايحس الامورالملكوتية وماكان غائباعنه ويتحرك فيالملكوت بالارادة فانعلامة الحيوة في كل نشاة مي احساس مايكون فيهاو الحركة الاختيارية فيها، اولم ينظروا الىملكوت السموات والارض؛ لنيلج ملكوت السموات والارض منلم يولـ د مرتين ؛ قال (ص) لولاان الشياطين يحومون على قلوب بني آدم لنظروا الى الملكوت ،ثم يتصلبموت اخربمبدئه الذي يناسبه ويعلمه من الجبروت وهو الشهيد وهذا السالك وان كانالغالب عليه حكم وجهالحق والوحدة ويرىسيماءالحق واثرهفي كل شيء الاانهبعد مقيدبانانية نفسه وتميزه وتميزغيره عن الحق ولايرى الاشياء مظاهر اسمائه وصفاته تعالى بحيث يتوجه بهاالى الله ويجتا زمنها اليه تعالى ولايتوقف عندها بليتعلق حبهو عشقه بهابمالها منالتعين والخصوصية ولذاقيل القيدكفرولوبالله فانهذا التقيد يكون بالنفس فى الحقيقية وبالحق من حيث نسبة اسم خاص ظهر حكمه فيه لامن حيث هو هو ولامن حيثمر تبة جمعه الاحدى الجامعة لجميع الاسماء والاتصاف بجميع الصفات فان الاسماء الالهيه التي هيظهور الذات بالصفات حيث يصدق كلواحدمنها على ما يصدق عليه غيره من الاسماء فىالچملة والالمتكن الاسماء اسماءالذات واحدة هففلايكون شيءمنها مبايناً لماعداه منحميع الوجوه بليصدق كل مع الاخرفي مظهر مامن المظاهر الاانهالاتكون متساوبة بحيث بصدق كل واحدعلي كل مايصدق عليه غيرهفان العالم مثلالايصدقعلي كلمايصدق عليه الموجود والسرفي ذالكان الله تجلى في بعض المظاهر بصفة اوبصفات لم يتجل بتلك الصفة او بها في سائر المظاهر فتحقق العموم والخصوص في الاسماء) والرحمن اعمهالان فيضه الوجود ولايفقد الوجودشيء ولذالا يطلق الاعلى الله لافاضة اجميع الاشياءو الشمول والاحاطة بالكل لايكون الاله تعالى وهوالاسم التالى لاسمالله الذي يكون لظهور الذات بحيث يصدق عليه جميع الاسماء وبحسب جامعية الاسماء وصدق اكثرها علىشيء وشدةظهورها وعدمجامعيتها وعدمصدق الاكثر وخفاء اكثرها فيالاخر يحصل القرب الى الله والبعد منه للاشياء والإشخاص وما يوجب الاتصاف بصفات الله وسيرمنزل من اسمائه يعدطاعة ومايكونمانعاً من الاتصاف بهايقال لها المعصية ، ولم يمكن اخذالحظ وتحصيل وفوره منالصفات والاسماء الابحسب الاستعداد الذاتي الحاصل بالعناية الالهيه والفيض

الاقدس اوالكسبى المقابل له بالاعتبار وقطع النظر عن الوسائط الراجع اليه حقيقة بالوسائط ،وان تجرد السالك بالكلية آوى الى اللاهوت ومقره الاصلى من الاسماء والصفات الالهية ولعله اشير الى تلك الاسماء فى بعض الاخبار بقناديل من نور فى كتاب بصائر الدرجات فى حديث طويل معنون بين الصادق المالا ومفضل بن عمر جعفى والمعرفة على وجهين ، معرفة ثابتة على بصيرة يعرف بهادين الله ويوصل بها الى معرفة الله مع المعرفة الظاهرة فاهل المعرفة فى الباطن على بصير تهم فمن شهده المحادة الحق لا يعقد عليه قلبه ولا يبصر ما تكلم بهلايثاب عليه مثل ثواب من يعقد عليه قلبه وشهور شبت على بصيرة ، فى صفحة ٢٦٦ من المجلد الثالث من الكشكول

قال القيصرى فى شرح اليائية فى تعريف علم التصوف هو العلم بالله سبحانة من حيث اسمائه وصفاته ومظاهرها واحوال المبدء والمعاد وبحقائق العالم وكيفية رجوعها الى حقيقة واحدة هى ذات الاحدية ومعرفة طريق السلوك والمجاهدة لتخليص النفس عن مضائق القيود الجزئيه وايصالها الى مبده ها واتصافها بنعت الكلية والاطلاق وفى صفحة مدائد فى بيان الدرجة الثالثة من التوحيد الذى بينه صاحب منازل السايرين

قال شيحنا البهائي فهو توحيدا ختصه الله لنفسه واستحقه بقدره، والاح منه لا يحا الى اسرارطائفة من صفوته، واخرسهم عن بغيته، واعجزهم عن بثه، والذي يشار اليه على السن المشيرين انه اسقاط الحديث واثبات القدم، على ان هذا الرمز في ذلك التوحيد علة هذا قطب الاشارة اليه على السن علما هذا الطريق النح فا نظر كيف ذكر بعد ذلك اشارات المولوي المعنوى والشيخ العارف العطار وغيرهما فان وجود الاعدام حصل من طرد الحق ايا ها وعدم امتناعها من ذاته تمالي فقهرها و بقهرها صارت موجودة مرحومة لكل امرء يومئذ شان يغنيه. وفي صفحة ٩٨ منه: التصوف هو التمسك بالفقر والافتقار والتحقق بالبذل والايثار وترك التعريف والاختيار

قال الشهيد الثاني في اسرار الصلوة ، السابع الترقى وهوان يوجه قلبه وعقله الى القبلة الحقيقية فيسمع الكلام من الله لامن نفسه ودرجات القرائة ثلاثة ادناها ان يقدر العبدكانه يقرع على الله عزوجل واقفاً بين يدى الله وهو ناظر اليه ومستمع منه (بالتعلق)

فيكون حاله عندها التقدير السنوال والتضرع والابتهال والنائية البيشهد بقلبه كانه سبحانه وتعالى يخاطبه ويناجيه بإنعامه واحسانه وهوفي مقام الحياء والتعظيم لمنزالة والاصغاء اليه و الفهم منه (بالتخلق) المثالثة انهرى في الكلام المتكلم وفي الكلمات الصفات و لابنظر الى قلبه ولا الى قرائته ولا الى المتعلق بالانعام من حيث هومنعم عليه بل يقص الهم على المتكلم ويوقف فكره عليه ويستغرق في مشاهدته وهذه درجة المقربين (بالتحقق والولاية كمافي دعاء الخامس من رمضان اللهم اجعلني من اولهائك المقربين) وعنها اخبر جعفر بن محمد الصادق المجلل بقوله لقد تجلي الله لخلقه في كلامه ولكنهم لا يبصرون وقال ايضاً وقدسئلوه عن حالة لحقته في الصلوة حتى خرمغشياً عليه فلما افاق يبصرون وقال ايضاً وقدسئلوه عن حالة لحقته في الصلوة حتى سمعتها من المتكلم بها فلم يثبت جسمى لمعانية قدرته في المناجات الثاني عشر فاجعلنا من الذين ترسخت اشجار الشوق اليك في حدائق صدورهم واخذت لوعة قلو بهم فهم الى اوكار الافكار يأوون وفي رياض القرب والمكاشفة يرتعون .. قد كشف الغطاء عن بصائرهم .

قال شيخنا البهائي في شرح الحديث الخامس والثلاثين ومعنى محبة الله سبحانه للعبدهو كشف الحجاب عن قلبه وتمكينه من ان يطا بساط قربه فان ما يوصف بها سبحانه انما يوخذ باعتبار الغايات لاباعتبار المبادى وعلامة حبه سبحانه للعبد توفيقه للتجافي عن دار الغرور الى عالم النور والانسبالله والوحشة مماسواه وصير ورة جميع الهوم هما واحدا قال بعض العارفين (سننقل كلامه الفارق بين العارف والعالم و تتمة تعريفه المذكور في آخر المقدمة) اذا اردت ان تعرف مقامك فانظر فيما اقامك فاذا احببته كنت سمعه الذي يسمع به الى اخره (اى اخر الحديث الخامس و الثلاثين) لاصحاب القلوب (للصوفية كمافي شرح ابن خاتون) في هذا المقام كلمات سنية و اشارات سرية فان الاشارة لسان السراى باطن القلب كما ان العبارة لسان العلم) و تلويحات ذوقية تعطر مشام الارواح و يحيى رميم الاشباح لا يهتدى الى معناها ولا يطلع على مغز اها الامن اتعب بدنه بالرياضات المومن من الكافي عن ابي عبد الله الله المن اتعب بدنه بالرياضات المومن من الكافي عن ابي عبد الله المنات المومن من الكافي عن المي عبد الله المنات المومن من الكافي عن المي عليه المومن من الكافي عن المي عن المي المي المنات المومن من الكافي عن المي المينات المي المينات المي المينات المينات المي المينات المينا

قال النشيعة على كانواحمص المبطون ذيل الشفاه واحل رافية وهلم وحلم يعرفون بالرهبانية فاعينوا على ما انتم عليه بالمورع والتقوى و عن ابي جعفر الله انما شيعة على

الحلما العلماء الذبل الشفاء تعرف الرهبانية على وجوههم) وعنى نفسه بالمجاهدات حتى ذاق مشربهم وعرف مطلبهم (لامن توهم انه اشتغل بتعلم العلوم الرسمية اربعين سنة ولميفهم بعدان العالم الوارث لعلم النبي (س)هوالذي يكون على بينة مرربهو حصلت له البصيرة بحيث اي حجة الله ويتلوه شاهدمنه وهوقله الذي يشهدله بصدق ماراي ويذكر الله كمانقل عن النبي (ص) استف قلبك وإن افتاك المفتون ودع ماير يبك (من المسموعات) الى مالايريك (من المبصرات). في الباب الثالث و الاربعين ففي القلوب عصمة الهية لايشعر بهاالااهل المراقبة وفيهسترلهم فاعطانا صلى اللهعليه وسلم الميزان في قلوبنا ليكون مقامنا مستوراءن الاغيار خالصالله لايعلمه الاالله تمصاحبه فكل دين وقع فيهضرب مس الاشتراك فمابالدين الخالص فاقتد وابربهم في احتجابه عن خلقه فعلم هولاء الرجال ان هذه الداردارستر فلهم المقام المجهول في العامة وفي الصفحة التي بقي الي اخر المثنوي منهااثناعشر ورفاحتي يتمبيان ان كلمات العشاق منطق الطيروان العاشق كزليخا من يكتماسم معشوقه في كِل اسميتكلم به) وامامن لميقهم تلك الرموز ولم يهتدالي هاتيك الكنوز لعكوفه على الحظوظ الدنية وانهما كه في اللذات البدنية فهو (كاكثر الخلق كماقال الصادق الجلا

يامفضل علمناصعب مستصعب وسرناوع وبعيد على اللسان ان يترجم منه الا تلويحا وما يعرف شيعتنا يحسب درايتهم و معرفتهم لناو سحقا لمن يسروى مالايدرى ويعتقد مالا يتصرف في عقل ولا ينضج في أبوذلك ايمان اللسان ووعر الحواس والحجة فيه على صاحبه و ذلك ان القرآن تنزل على اياك واسمعى جارتى واستمع لما يوحى اليك انظر بعين عقلك والفت بنورلبك واسمع فقدسئلت عن بيان عظيم وحق يقين وسالقى عليك قولا نقيلا وهو الذى ضلفى معرفته كثير الامن رحم ربك انه هو الغفور الرحيم وما انبأبه الباقر علي الجعفى من الوعر الاوعر الذى حفى عن ساير العالم الاعن صفوة المخلصين والبلغاء المستحفظين الذين خلصوا واختصوا وشهدو اللحق يما عملوا وصدقوا بما عاينوا كماذكر في التزيل السيد الامين شهدوا بالحق وهم بعلمون انه الحق قال بعض العرفاء: ومن يسمع الاخبار من غير واسط حرام عليه سمعها بوسائط)

فهوعند سماع تلكك الكلمات علىخطر عظيم منالتردىفيغياهب الالحاد و الوةوع فيمهاوى الحلول والاتحاد تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا ونحن نتكلم فيهذا المقام بمايسهل تناوله على الافهام فنقول هذامبالغة في القرب وبيان استيلاء المحبة (العشق فانهشدة الحب والشراب الذي بطهره منغير المحبوب بعدالتوجه التاموصرف الهمةاليه بالكليةواحترافه بنارالمحبة فضلا عزان يعارضه حبشيء اخر بحيث لمببق شيءغيره فينظره حتىنفسه بالتبعية عنالرسول وسيرهفي سبيله كما قال تعالى ماضل صاحبكم (بالتوجه الى الغير) وماطغى (بالالتفات الى نفسه واعجابه بهاو استكباره فغشيه المتجلى الذاتي بحيث لميبق منهشيء الاالتجلي) ماغشيه (نورعظيم لااعظم منهو هوالنور الذي يهدى الله لنوره من بشاء وذكر في الاخبار التي ذكر بعضها قبل هذه اللطيفة) على ظاهرالعبد وباطنه وسروعلانيته فالمراد واللهاعلماني اذا احببت عبدى جذبته اليمحل الانس وصرفته الى عالم القدس وصيرت فكره مستغرقافي اسر ارالملكو توحو اسهمقصورة على اجتلاء انوار الجبروت فتثبت في مقام القرب قدمه ويمتزج بالمحبة لحمه ودمه الى انيغيب عننفسه ويذهل عنحسه فيتلا شىالاغيار فينظره حتى اكون لهبمنزلة سمعه وبصره كماقال من قال جنوني فيك لايخفي وناري منك لايخبو فانت السمع والأبصار والاركان والقلب فمااجهله بالمكاشفة ومشاهدة التجليات التيهيءين التصوف كمايظهر من كلماته ولاسيما مافي صفحة ٢٧٧و ٢٧٧ حيث انكر ورودها من الائمة اولاوقد علمت مماذكرنا من الايات والاخبار مافيه كفاية للتنبيه على الورود لمنكان منصفا كمافي طلب موسى وتجلى الرباله ورؤية يوسف برهان ربه الذي هوعين الحجة الالهية التي قإل

امرالله الانبياء باخراج الناسمن الظلمات الى النوروشهد الله الهالاهو فان هذه الشهارة المرالله الانبياء باخراج الناسمن الظلمات الى النوروشهد الله الهاله الاهو فان هذه الشهارة الإيظهر للانسان الاعند شهود تجليه شاهداعلى وحدانيته لعدم بقاءشيء عند تجليه الذاتى ختى الشاهد الذي هوغير المشهود بمهود ملئكته المقن نين واولى العلم الذين بشهودهم بشهدنور الله ويذكر كم الله رؤيتهم وهى الشهارة الكبرى على ولايتهم قل اي شيءاكبر

شهادة من الله قل الله شهيد بينى وبينكم اى شهود تجليه من مصاحبتى ومتابعتى شاهدى فانه موضع شهود الحق و رؤيته سبب لرؤية النور وشهادة النور على نفسه و على مايرى به ضرورية وتشكيك العمياء لا يضربمن استقر له رؤية الملكوت وصارحيا فيه لان المحسوسات من اقسام البد بهيات ووردت اخبار فى الكافى وغيره بمضمون انكم لوادمتم على مجالسة اهل الله لرايتم الملئكة وايضايدل على لزوم المكاشفة كل مايدل على تحصيل العلم بالله وعرفانه من الايات و الاخبار فان الله احتجب عن العقول كما احتجب عن الابصار الحيوانيه

و قال انما بغيكم على انفسكم وكلما ميز تموه باوهامكم الخ فلا بدلمعرفته من كشف الغطاء حتى يعرف بنفسه اى بظاهره لامن غيره كمامر عن الامام من زعم انه يعرف الله بغيرهفما عرفالله وذكر انالشيخ عبدالقادر الحنفى يدعى المعراج والتجليات ثانيا لايدل بطلان ادعائه على بطلان ذلك الشيء مع ان الشيخ حنيف مسلم شيعة لامير المومنين واولاده وتخيل ان مشاهدة التجلّيات هي رؤية ذاتالله ثـالثا لعدم فرقــه بين الظهورو الحقيقة وعدم فهمه ان مايدرك ويعلم منالله هور بوبيته التي لايظهر الا بالمربوب و الالوهيةالتي يستلزم المالوه والمفهوم الذي ينحل بالتحليل العقلي الي الشيء وحصوله الذي حصل للعالم والوجود الحق المتحقق بالذات لايتوقف علىشيء ولايعرضه عارضو الالم يكن متحققا بالذات وفي مقام الذات لان التوقف لشي على شيء وحصول شيء في الذهن عبارةعن توقف تحققه على ذاك الشيءوذلك انمايتصور فيماكان ذاته غير التحقق والوجور حتى يعتبر ذاتهمع قطع النظر عن الوجود وكذلك العارض و المعروض لابدان يكونا فى الوجود متحدين بوجه من التحقق فهما ايضالا يتصور ان الافى الشيئين الذين يكونان من سنخواحداعتباري يشتركان فيهاذاالحمل والاتحاد لايتصور الافي مقامالعلم، والاشتراك لايتصورالافيماكان لهالامتياز والامتيازكما مراعتبارى والايتسلسل فلاسبيل لشيءالي الوجود الحق بوجه مــنالوجو. و اذالم يكن لشيء من الاشياء الوجود حقيقة فكيف تَكُونِ الصَّفَاتِ وَالْافْمِـالِ المُتَّفِّرِءَـةَ عَلَيْهُ بِحِسْبِ الْحَقَيْقَةُ وَ لَكُنُ وَاللَّهُ رَبُوفُ بَالْعِبَادِ لَهُ

الافاضة والوجود المطلق وهو النور الذي يهدى الله انوره من يشاء وعلل عدم امكان مشاهدة الذات بعدم المحدودية ولم يشعر بانه حدده وجعله خارجا عن المشاهدات بذلك وحكم عليه والمحكوم عليه لابدان يكون عندالحاكم متعينا ومعتبر افلايكون ادراك الانسان متجاوزا عن الوجود المقيد و ان لم ينظر الى تقييده و هذا ايضا اذا تجاوز عن الادراك الارتسامي والالمايري الااثر الحق الذي عبارة عن المهيات المترائية لجميع من كان له البصرا والمدركة بساير الحواس الحيوانية ولذالم يشعر بماقال في الرابع فانه ان اراد من مشاهدة اثار الخلقة وعظمة القدرة هذه الرؤية الحيوانية فلامعني لوجوبها على كل احدمتي يعرف الله لانها حاصلة للكفار والحيوانات بالفطرة وان كان المرادم شاهدة الأمور الخيبية الملكوتية ومافوقها فهي التي انكركونها لاهل الكشف والشهود فضلاعن غيرهم. وايضالمالم تكن له اهلية لتميز الواردات الرحمانية والشيطانية ولمير النور الذي هوظاهر بالذات ومظهر للاشياء حكم ببطلان الكلكما ان من ليس له العقل الغالب على الوهم يحكم ببطلان المعقولات لاختلاف العقلاء بلهذا اشنع لكون تشكيكه في

قال امير المومنين في خطبة ٢٢١ وعملوا بما يبصرون و تتقلب ابدانهم بين ظهراني اهل الاخرة ومن استقرفيها يحصل له اليقين ولا يحصل له الريب بوسوسة الشياطين من الحنة والناس اجمعين نعم مالم يصل الانسان الى مقام الروح ولم يحصل له الموت من الحس والخيال والوهم يمكن خطاء الحاكم الذي فيه وهو العقل المشوب بالوهم وعدم تشخيص ما شاهده في الصور من حيث العبور والرجوع الى اصله وحقيقته ولذا يلزمه الرجوع الى اهل الخبرة ومن علمه الحق تاويل الاحاديث وحقيقة الحوادث الواقعة بالمقل والنقل ولا يقعله الخطاء في اصل الرؤية و اما اذا خلع من الوهم و اخلص و حصل له الفؤ ادفما كذب الفؤاد ما راى صادق عليه ويهد امثال هذا المنكر ويقال لهم افتمارونه على مايرى ولاسيما رؤية اولالياء الحق الذي عبارة عن شمس الحقيقة المزيلة لكلية الظلمات و الشبهات و لولاه لانسد طريق الهداية و الادراك و لذا و رداللهم عرفني نفسك فان لم تعرفني نفسك لم اعرف رسولك ولولا

المحسوسات التي تكونمن البديهيات فانهالهم محسوساتولذا

لروم المشاهدة في المعرفة لماقال مولى الموالى معرفتى بالنورانية معرفة الله ومعرفة الله معرفتي بالنورانية ولم يرد من الائمة بناعرف الله فان اثبات الموجودية للمبدء لايحتاج المي معرفة الامام والالدار وفي كتاب امالي ابن بابويه عن الرسول

قالمن زارنى فى منامه فقد زارنى لان الشيطان لايتمثل فى صورتى ولافى صورة احدمن اوصيائى ولافى صورة احدمن شيعتى وان رؤيا الصادقة جزء من سبعين جزء من النبوة وفى الغوالى عن الرسول الرؤيا ثلثة رؤيا بشرى من الله و رؤيا يحزن من الشيطان ورؤيا يحدث بها الانسان نفسه فيراها فى النوم وفى عدة الداعى والكافى وغيره الرؤيا الحسنة من الرجل الصالح جزء من ستة واربعين جزء من النبوة

وايضا الرؤيا الصالحة من الله فاذا راى احدكم مالايحب فلايحدث بهاالامنيحب فعلى تقدير ورودالرواية التى نقلها في صفحة ٢٨٣ لا يمكن له قياس نفسه ولاالفاضل النيشابورى الذى ذكره في قبل ذلك على الامام الذى علمه الله تعالى تاويل الاحاديث و يعلم ان الرائى وانكان صادقاورؤ اه تكون صدقا لكن رؤيته او اظهاره تكون سببالغرور والمدرور حاصل من الشيطان فيحكم حقيقة او تنزيلا بمايراه صلاحا بخلاف العامى الذى يكون اعمى عن رؤية الحقايق والمصالح فا نهلايا من ان يكون حكمه سببا للضلالة وسد طريق الهدى و يكون داخلا تحت عنوان من نظر برأيه هلك من الرواية التى نقلها في الخاتمه و فسر برأيه

ايضا جملة ومن ترك اهل بيت نبيه ضل من تلك الرواية بترك قول اهل بيت النبي (ص) لعدم استعمال الشخص في القول بحسب الحقيقة وعدم وروده عن الأثمة وكون الاضمار والحذف مخالفا للاصل معان بناءهده الرواية لوكان على هذا الاستعمال لاسقط الامام القول من جملة ومن ترك كتاب الله وقول نبيه كفر نعم ورد السلمان منااهل البيت وان نظيره يكون في كل زمان والعجب انه صرح في صفحة ٢٥٣ و٣٥ ٢ بان وجود الواجب الذي لايدرك كيف تصور واله الاطلاق والتقييد وبان اطلاقنا عليه الوجود من ضيق العبارة وقصورها والمقصود سلب العدم منه لان حقيقة وجود هليقبل التصور، وان كان حكمه بعدم القابلية لشي عليه تعالى

ايضاباطلابل عدم الدرك والتصور لعدم كون العلم والتصور في مقام التحقق و الواقع لتبعيتهماعن الواقع لاعدم الواقع والوجود معهما والألم يتحققا فكيف حكم بعدم كونه مشاهدا وبالجملة جميع الاحكام نفيا كان الحكم اوا ثباتا راجعة الى شئونه واساميه فمالايشاهد ولايعلم هو الباطن ومايشاهد هو الظاهر وهو الافرو الظاهر والباطن فماخرج من حيطته شي وفي المناجاة الثانية عشر وقرت بالنظر الى محبوبهم اعينهم.

قال في الفتوحات الحلول مستلزم للتحديد والاحتواء معانه لا يحويه ظرف ولا يغيبه شيء وانما الغيبة تكون للجهالة لانه (ظهوره وفعله) المرئي مع الجهل بان المرئي لا يكون غيره (لعدم مباينة ظهور الشيء نفسه وعدم فصل الفعل عن الفاعل بحسب الحقيقة) بل مع تخيل انه غيره ولاينا في الاستحضار مع عدم التحديد والتقدير والجهة ( بل عدم الحضور تحديد ايضا) وايضا

قال اقرب الاشياء قرب الظاهر من الباطن فلا اقرب من الظاهر الى الباطن الاالظاهر عينه وهو اقرب اليهمن حبل الوريد يعنى عينه ولا اقرب من الباطن الى الظاهر الا الباطن عينه وهو اقرب اليهمن حبل الوريد يعنى نفسه فهو عين المنعوت بان له حبل الوريد فعلمنا انه (ظهوره وفعله) عين كل صورة ولا لانحيط بمافى الوجود من صور فلا نحيط به علما ، واذاكان مراده من العين الحقيقة كمافى قوله سبحان من اظهر الاشياء وهوعينها فلا يحتاج الضمير الى البيان

وايضا قول الكان المقصود مشاهدة اثر الخلقة و عظمة القدرة فهذه المشاهدة واجبة على كل احدحتى يعرف الله يناقص قوله الذى في صفحة ٣٥١ بعدم اشتر الحالوجود بلايكون متباينا وعلى فرض اشتر اكه اشتتراكه يكون في المفهوم لأفي المصداق و مفهومه امر خيالي منتزع عن الافراد وليس في الخارج شيئالما عن الصادق من زعم انه يعرف الله بحجاب اوبصورة اوبمثال فهو مشرك لان حجابه ومثاله وصورته غيره وانما هو واحد موحد وكيف يوحده من زعم انه عرفه بغيره (فاذا لم يكن غيره فكيف يكون مبايناله) وانما عرف الله من عرفه بالله فمن لم يعرفه به فليس يعرفه انمايعرف غيره فما يشاهد من اثار الخلقة وعظمة القدره اذاحكم، بها يعرف الله يلزم من هذا الخبر وساير الاخبار المذكورة كقول الصادق الماليل انماهو الشيء بحقيقة الشيئية يعنى شيئية

ماعداه مجازية والحقيقة والوجود منحصرة فيهوكان تمشى فيكون الله اكبر منه والايات والمكاشفات والشهودات وحكم العقول السليمة انلاتكون غيره تعالى فضلاان تكون مباينة له وكيف ينكون المعطى للشىء فاقداله ولوجاز ذلك لاعطى كل شىء كل شىء واوجده وايضا

على قواله بعدم فا بليته للدرك والتصور كيف حكم بالمبانية وكيف يحكم بالموجودية لعدم كونه عدمامع انما بتصوره من الموجودية على فرص التباين لا بدان يكون واحد امن الاشياء هوالله الى تصورها وهذاهو الوحدة الوجود التى توهمها من كون كل واحد من الاشياء هوالله كماصرح به في صفصة ٣٧٣ انكان كل واحد هوالله فلامعنى للعبودية وطلب النصرة ولم يشعر ان العرفاء القائلون بوحدة الوجود لا يرون الوجود الحقيقى الاله تعالى ويقولون ان الاعيان ما شمت رايحة الوجود ضرورة انما توهمه ليس وحدة الوجود بلهو اتحاد الاشياء المتعددة نعممن لاشعور له بما بينه العرفاء لدفته وارتفاعه عن الاوهام ان لم يكن له اعتقاد بشرع كمهر باباان كان ما نسب اليه صحيحا يقول بهذا المعنى التوهمي قال رسول الله كان الله ولاشيء كما وروعن الائمة ايضا

والافعال المنسوبة الى الله لاتكون مفيدة للزمان ولامقيدة بهمع ان ارادة الماضى. تنافى السلب المذكور فيه فان الزمان الماضى شيء

فلا يصدق و لاشي، فالإن كما كان

ومن له اعتقاد تقليدى بشرع ينكر الاولياء ويكفر من حيث لايشعر نعوذ بالله ان كان لحب جاه او مال اوللتفوق على انسان اولتحميل اعتقاده ورايه الذي ليس الاالشرك والتفويض على العموم لان التباين بين الوجودات يلزم وجود الثاني له تعالى ودخوله في باب الاعداد لكونه واحدا من المتعدادات

وقال بنحو من الوحدة من حيث لا يشعر حيث قال في صفحة ٣٥٣ تعين الواجب حيث يكون نقيضا لتعين الممكن يستحيل اجتماعهما ولم يعلم ان المراد من عدم اجتماعهما هو عدم اجتماعهما في الوجود وكونهما موجودين وهذا هو انحصار الوجود في الله لكن المرادمن هذا القول انكان عدم الافاصة و الانعام من الوجود الحق فهو تحديد و تقييدله تعالى وكفر اى

حجاب عن انعامه وخلقه ربناما خلقت هذا باطلا اى لم يكن خلقه باطلاولاشيئا وانكانت الاشياء المتصورة متغايرة للوجود باطلات لاشيئية لها بالحقيقة وانما الشيئية لها تكون من شيئية الوجود الحق بالعرض والمجاز العرفاني وهذاهو معنى ماقال بعض العرفاء القيداي التقيدولو بوجود الحق الذي ظهر له بحيث لايرى فعله وانعامه وخلقه كفراى ستر اذصاحيه لايرى انعامه ، لاما توهمه في صفحة ٢٠ من عدم الاعتقاد بمذهب ولا بالله كيف وهذا القول فيه اثبات أنه والالماكان للفظ بالله فيه معنى

وايضا هذا معنى ماقال الصادق المهل في التفسير، كل شيء هالك الامن اخذ الطريق الذي انتم عليه يعنى من اثبات الوجود الحق مع فعله وافاضته لصيرور تكم من اهل الولاية ورجوعكم الى الله وكونكم باقين بابقائه بل ببقائه فلاينافي لماقاله الغزالي بل ما توهمه فسر الهالك بمعنى يهلك هو تفسير برايه ومشمول لماقاله من نسبة الافتراء والكذب على الله وصيرور ته كافرا و هكذافي تفسيراته الموهومة لساير الايات بل في تفسيراته لبعض الاخبار يكون مفتريا على الرسول والائمة بل فيما نسبه الى العلماء يكون مفتريا ايضاومن الايات والاخبار التي فسرها على خلاف الواقع ماذكره في صفحة ٣٨٣ وما بعده لردوحدة الوجود من لزوم كون افعال العباد من الله وفي وجه بطلان افعال العباد من الله تمسك بقوله تعالى سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون

وايضابقولهفان عصوافقلاني برى مما تعلمون وقال من الواضح ان الرسول لايتبر عمن فعل الله

و ايضا يلزم نسبة كلالضلالات و افعال السوء الى الله وايضا بـطلان العبودية و مخالفة كل آيات القرآن لوحدة الوجودو كون الاب والابن والاحتياح الى المكان لله و كل كونهمرئيا الى غير ذلك من التوهمات التى كلها مبتنية على كون كل شى هوالله و كل ذلك لعدم ادراكه ما بالذات والحقيقة وما بالعرض والمجازو عدم تفرفته بينهما وان انتساب التبعى لاينافى ولايعارض الذاتى بل بكون من فرط كمال الذاتى كما ان كون العزة للرسول وللمؤمنين لاينا فى كونهالله جميعا و ملكيته تعم كل ما فى السموات والارض لاتنافيها ملكية بعض افر اد الانسان لبعض ما فى الارض ونقله من شخص الى شخص وترتيب

الاثر من الاكل واللبس والسكنى والذب عنه بالضرب بل القتل على هذه الملكية ولكن بالنسبة الى الافعال يتوهمون عدم صحة عقوبة العباد والجزاء عليها ان كانت فاعلها الحقيقى هو الشمع كون الجزاء من اللو ازم المترتبة على الافعال ولاسيما القبيحة منها وليست صدور التبعات من باب التشفى فما اجهل من

قال بتحصيص قوله تعالى الله خالق كل شيء بافعال العباد بقرينة حكم العقل فان فعلالعبد شيء بالضرورة وتوهم التنافى بين كونه للعبد كـوجوده بالعرض وكـونهالله حقيقة من تخيلات الوهم لامن احكام العقل بل الحكم بان الله خالق كل شي يكون من الاحكام العقلية التى لاتقبل التخصيص مع ان العمومات التي تقبل التخصيص بحسب الذات اذاكانت فيمقام الامتنان وبيان العظمة والجلال كسياق هذهالاية لاتقبل التخصيص ايضا فانظر كيف حكم توهم التنافي عليه حتى تمسك بالايات والاخبار التي تثبت الافعال للعباه وتنسبها اليهم لعدم كونهالله ولميشعربان بناءعلىالوحدة والتوحيد وعدم كون شيءغير الوجود الحق موجودا بالذات والحقيقة فلاعباد ولاافعال لهممن باب السالبة بانتقاء الموضوع وبالنظرالى انعامه وافاضته ووقوع الكثرة فكما ان العباد موجودات بالعرض افعالهم الاختيارية موجودة منسوبة اليهم كذلك وبسبب توهم هذاالتنافي نسب الىالمولوى والحافظ وغيرهما مناهلالتحقيق والعرفان الجبرحيث لمبدرك انالايجاد فرع الوجود ووجود القعل فرعلوجود الفاعل متقوم بهلاينفك عنه فاذاكان العبادقائمين بالله كيف لاتكون افعالهم متقومة بـ وصـرح بهذا الحكم العقلى الايـات والاخبار الكثيرة

قال تعالى هوالحى القيوم فحصر الحيوة والقيومية التى عبارة عن القوام بالذات و القيومية لماعداء فيه تعالى الاان اهل الوهم لايفهم الحصر ولامعنى القوام والتقوم فيتوهم اشياء مباينة لله ولامعنى ما تشافون الا ان يشاء الله ولاجمع النسبتين فى قول ه تعالى ان الله خلقكم وما تعملون ولا تلزم نسبة القبح الى الله من جهة كونه فاعلاللا فعال كلها لكونه عدميا والنسبة اليه يكون من جهة الوجود الذى هو الخير المحض ومن جهة عدم التحديد وظهور التوحيد والوحدة والانتظام كمن نقش شخصا قبيح المنظر مطابقاله كاملاحسنا

كذلك الاماتة والقتلو كفر الكافر وساير التبعات المترتبة على الافعال القبيحة ايجادها من الشّحسن كستاريته للعيوب التي يقبح لفاعلها المباشرى سترها على الناس والتظاهر بخلافها ومكرواو مكر الله والشّخير الماكرين نعم الجبر بمعنى جبارية الحق حقوهو جبر الخاصة الذى عبارة عن ارتفاع الاسباب عن نظر السالك ورؤية قدرة الواحد القهار بل صيرورته قاهر اللاسباب ومسبباتها و متصرفا فيها بالله ومظهر الفعله تعالى و صيرورت مطلقاعنها لافاعلا بحياله وقباله سئلرأس الجالوت عن حضرة الرضا ظلي يامولاى ما الكفرو ما الايمان والكفران وما الجنة والنيران وما الشيطانان (الشهوة والغضب) الذان كلاهما المرجوان وقدن كلام الرحمن بماقلت حيث

قال في سورة الرحمن الرحمن علم القرآن خلق الانسان علمه البيان (الظهورول الاخبار) فلما سمع الرضا المنظم للم يحر جواباونك باصبعه الارض واطرق مليا فلما رأى رأس الجالوت سكوته حمله على غيه و شجعته نفسه بسئوال اخر فقال يارئيس المسلمين ما الواحد المتكثر والمتكثر المتوحد (بجمع المتكثرات والمختلفات بالتفكر والمجاهدة ولذا عبر عنه بالتوحد) والموجد الموجد والجار المنجمد والناقص الزائد فلما سمع الرضا المناهم ورأى تسويل نفسه له

فقال الما المنافرة على المنافرة المن تقول بيناانت انت (مقيد بالتعين المادى والامكان الاعتبارى في دار السجين كافرو متكثر حقيقة واحد اعتبارا) اذصرنا نحن نحن (عتقاء من التعلق بشيء مماسوى الله جامعين بين جميع الاسماء الالهية اذحين فناء التعين والانانية يظهر الحق ولاشيئية المهيات بالذات لمؤمن واحد حقيقة متكثر اعتبارا) فهذا جواب موجز واما الجواب المفصل فاقول اعلم ان كنت الدارى والحمد الله البارى ان الكفر كفر ان كفر بالله (ستر للماهيات الممكنة الظلمانية الظاهرة من جهة مدالظل وافاضة نور الوجود عليها بظهور الله و تجليه الذاتى وقبض الظل عنها اليه وفنائها واضمحلالها وارتفاع نسبة الوجود اليها عنها) و كفر بالشيطان (سترعن الله برؤية الوجود للمهيات و الاشتغال بالتيعنات الاعتبارية والتعلق بها) وهما الشيطانان المقبولان (لولم يكن احدهما ما نعاعن الاخر بجمع الجمع والتفرقة بعد الجمع) المردود ان (حيث كان كل واحدمنهما موجبا الاخر بجمع الجمع والتفرقة بعد الجمع) المردود ان (حيث كان كل واحدمنهما موجبا

للتقيدوالتعلق) لأحدهما (الاول) الجنة والاخرالنيران وهماالمتفقان (بحسب الحقيقة والوجودو كون القوى المختلفة شئونا لذات واحدة) المختلفان (بالاعتبار وظهور الاثار المختلفة لمظاهر الاسماء المتقابلة) وهما المرجوان (لحصول الجمعية بهماوصيرورة الجامع بين الاسماء المتقابلة خليفة الله ووليه) ونصبه (على تلك الجمعية الجامعة بين المادى والمجرد والشيطان والرحمن والمجاز الاعتبارى والحقيقة) الرحمن حيث قال مرج البحرين (النورو الظلمة) يلتقيان بينهما برزخ (حقيقة جامعة) لابيغيان (لاينفى كل واحد الاخرمن المقام الذي يحق الثبوت فيه) فباى الاء ربكما تكذبان ، ويعلم من كان من منخ الانسان ، وبما قلنا يظهر الجواب عن باقى سئو الاتك

ثماعلمان هذا المتكلف انكر في صفحة ١٥٥ وقوع الخوارق التي نقلت من الاولياء متواترة وراىمن اتصل بهم كثير ابلجعلها مخالفة للعقل والمعتقد بهاسفيها ولم يلتفت المانه بذلك اثبيت سفاهة نفسه حيث ان اعتقاده بالانبياء ليس الالتواتر الخوارق المستندة الميهم وكون القرآن وغيره منهم متواتر الانهليس من اهل الكشف والشهود بلمنكرك اشدالانكار ولاوجه لمعرفة الانبياء والاولياء الاباحدالوجهين والعجب انهقاس الاولياءعلى نفسهفي كون اقواله صادرة عن التوهم والهوى وزعمان قول المولوى المعنوى بكون التكلم باناالحق منالمنصوركان حقالكونه متحققابالاسمالحق وعدمرؤية الشيئية لنفسه سوى مايكون وجهالحق بخلاف فرعون فان قوله اناالحق كان باطلا ، كان بلاتميز و بصيرة كقول نفسه و كذلك لعدم تفرقته بين الجبرين نسب اليه في صفحه ١٤٠ جبر الاشعرى الذى هوعبارة عنجبر العامة العمياء حيث يرون انفسهم مقهورين للاسباب وعدمافاضة الحق لهم الاختيار ووجه بطلانه هونفي الافاضة وعدم رؤية انعام الحق عليهم الاختيار الالرؤية العجزلانفسهم كماهي المعتبر و الملاك في جبرالخاصة حيث لايرن لانفسهمالذات حتىيكون لهمالفعلو الكلفةبليرون الكللشومنه و لالاثبات العجن لانفسهم وانكانوا اعجزمما يزعمون ومنشأهذاالتوهم هواظهارالمولوى المعنوى كونهمن اهلالسنة وعدمالاطلاع علىماصرح بهالمولوىمناناهلالسنة الحقيقية منحصرفيمن خرجمن الدنياو اخذ بالسير في الملكوت و مافوقها فظهرمما ذكرنا

ایضا بطلان مانسب الیه فی صفحة ۱۳۵ من انه نسب القبایح و الکفر الی الله بحیث یکون فعله تعالی قبیحا ویصیر هو کافر ا ولم یشعر بان الله بمن یکون کافر ا ولیست لغیره شیئیة، تقل میبدی فی الفاتحة السابعة من شرحه لدیوان امیر المومنین ان حضرة الشیخ علاء الله ولة السمنانی .

قال الولاية تكون علم الباطن والوراتة علم الظاهر و الامامة علم الباطن والظاهر و الوصاية حفظ سلسلة الظاهر و على بعد النبي (ص) كان وليا و وار الواماما و وصياو صار خليفة و العاقل يفهم ان المراد من هذه الخلافة ليس ماهو منصب الهي مجعول لافضل الاولياء الذين وقعو افي زمان واحد بل المراد منها هو السلطنة الدنيوية قي الباب الخامس والخمسين من المتوحات بعد التصريح بكون خلاقة الخلفاء من المتاصب الذنيوية التي لا كمال فيها فال و كذلك ان كان من اهل الخلوات والرياضات واستعجل الرياسة من قبل ان يفتح الله عليه بابامن ابواب عبوديته قيلزم طريق الصدق ولايقف مع رسول الله (س) مثل ماوقف الاول (كما ان الاول حيث نصب الرسول عليا وجعله وليا من عند الله لم يصير على اطافقته

(عهدرمن)رسول الله (ض) وانه الحرمهم الم يكن وارتا ولا محدثا) لكن يبين فا نه على بينة من ويمو بصيرة في علمه ويتلوم الهديم هو الناعه وهو الذي اشركه الله تعالى معرسوله (ض) في الصفة التي يدعو بها الى الله

وقال ادعوالى الله على بصيرة (توريقدفه الله في من يشاء فيرى به حقيقة الاشياء كماهي عليه) اناومن اتبعنى وهم الورثة فهم يدعون الى الله على بصيرة وكذلك شركهم مع الاتبياء في المحنة وما ابتلوابه، فقال ان الذين يكفرون بايات الله ويقتلون النبيين بغير الحق ويقتلون الذين يامرون بالقسط من الناس فشرك بينهم في الدعوة الى الله فكان شيخنا ابومدين رضى الله عنه كثيرا ما يقول من صدق المريد في ارادته فراره من الخلق وهذه حالة وسول الله الله الله في خروجه وانقطاعه عن الشاس في غلوح واء للتحنث

ثم يقول ومن علامات صدق فراره من الخلق وجوده للحق (حتى يظهر تجلى الحق له) فهاز الرسول الله السلامي) يتحنث في انقطاعه حتى فجامالحق

ثمقال ومن علامات صدق وجوده للحق ، رجوعه للخلق يريد حالة بعثه الجلل بالرسالة لاالرجوع الى ماتا بوا التكليف والارب تمنعهم عن ذلك الله الله الله منه ولورأ واوجه الحق فيدف ان مواطن التكليف والارب

وكذائما اسباليه في تلك الصفحة من انهاطلق لفظ العروس على الله العدموركه معنى الاشعار التي نقلها من المثنوي كيفوفيها تصريح باني ان اطلقت لفظ العروس على الروح والعشق لا باس بمفاته من باب التشبيه منجهة المستورية والخفاء ولم يشعر ايضا بان التشبيه لأيلز مه التطابق من جميع الجهات، والوجوء وانه من وجهمقوب ومن وجوه مبعد فضلاعن كون المشبه من افر اد المشبه به حقيقة وكذلك ما نسبه الى النبي (ض) من النوم وقضاء الصلوة ليس المن اد حقيقتهما بل مليشهما في نظر العامة فان تلك الحالة هي حقيقة الصلوة وغايتها فلل تعالى إلى المنهوشية ادم لا في ذات الله في ذات الله في ذات الله في ذات الحق بلا علم من الحق هو الالوهية والتحلي لا ذات الحق كيف ولوكان التجلي ذات الحق لكن قوله تعالى فلما تجلي ربه هو الالوهية والتحلي لا ذات الحق كيف ولوكان التجلي ذات الحق لكن فوله تعالى فلما تجلي ربه المنابع حمله و يكون معنى تعلق الاله على حمله و يكون معنى تعلق الاله المنابع و عله و يكون معنى تعلق الاله على المنابع و عله و يكون معنى تعلق الاله على المنابع و عله و يكون معنى تعلق الاله و المنابع و الله و يكون معنى تعلق الاله و المنابع و الم

بقلبالولى بل بجسمه الذى هو بمنزلة ناقة صالح لاما نسبه اليه من الحلول فى جسم ناقة صالح فاسقط الوسائط المصرحة بماقلنا من الاشعار ليتوهم من الكلام ما نسبه اليه فالمراد تعلق الروح بالجسم الذى عبارة عن البدن كما فى نسخة من المثنوى او تعلق الاله بالقلب بتجليه فيه كما وردحكاية عن الله لايسعنى ارضى ولاسمائى ولكن يسعنى قلب عبدى المومن وفى خطبة والمتجلى لقلوبهم بحجته بل لهذا التعلق والانتساب جعل شان الجسم، له تعالى فى قوله تعالى ومارميت اذرميت ولكن الله رمى ويدالله فوق ايديهم وفى زيارة العاشورا يا ثارالله وابن ثاره و توهم فى صفحة ١٥٩ من لفظ المولوى الواقع فى شعر من اشعار شيخنا البهائى الذى ارارمنه من له النعمة الدنيوية وصار الاستغناء سببالطغيانه ان المرادمنه هو صاحب المثنوى الذى يمدحه فى كتبه و يعبر عنه بالمولوى المعنوى لمدم تميزه بين المعنوى والمادنيا القشرى ولذلك

قال في صفحة ٣٠٣ ما معنى العالم الظاهرى والباطنى بقصد نفى المعنى عنه وعلله بان كلمن علم شيئافه و عالم به وهذا القول انكار للايات والاخبار المتواترة حيث اثبتت للايات والاخبار ظاهرا و باطنا وللباطن باطنا اخر الي سبعة ابطن بل سبعين في صفحة ٨٧ من المجلد الثالث من الكشكول العنقافي اصطلاحهم هي الهيولي لانه لايرى ... والقشر في اصطلاحهم كل علم ظاهره يصون العلم الباطن الذي هوليه عن الفساد كالشريعة للطريقة ، و الطريقة تمن لم يصن حاله وطريقه بالشريعه فسد حاله و آلت طريقيته هو ساوهوى و وسوسة و من لم يتوسل بالطريقة الى الحقيقة ولم يحفظها بها فسدت حقيقته

قال تعالى ومايعلم تاويله الاالله والراسخون في العلم ويعلمون ظاهراهن الحيوة الدنيا وهم عن الاخرة هم غافلون

وقال امير المومنين مامن آية الاولها اربعة معان ظاهر وباطن وحدو مطلع فالظاهر المتلاوة (علم اللفظ والقشر والرسم الذي هو الاصطلاح) والباطن الفهم (القلبي لاثار الاعمال والصور المثالية والاجساد وهو ادر العمان في الملكوتية الالفاظ فوق الافراد المحسوسة لاهل الدنيا) والحد (فيل المرادمته ما يميز به الظاهر المحسوس من الباطن الغير المحسوس وما به يرتقى منه اليه فما يمنع الارتقاء حرام وما يوجبه خلال) هو احكام الحلال (ما يدخل

في كلحقيقةويصح عليها ويجوزك من الاحكام) والحرام (ماهو الخارج عن كل حقيقة ولا يجوزلها من الاداب ولذا قال إليلا

الكلآية لاخصوص الايات المتعلقة بالاعمال الفرعية باصطلاح اهل الظاهر)و المطلع هومراداته من العبدبها اى الاستشراف و الاطلاع بالحق على الحقايق وعن الصادق المطلع المادة المعلد المادة المعلد المعل

انه قال كتاب الله على اربعة اشياء العبارة والاشارة و اللطائف والحقايق ف العبارة (المعنى الظاهر ولذالم يذكره ولم يعده شيئا اخر فان الاشارة غير معنى الظاهر الذى يفهمه العامة لكونها المقصود الذى لايفهم من الالفاظ بالدلالة الوضعية العرفية ولذلك جعلها للخواص) للعوام (اهل السمع والحس) واللطائف للاؤلياء (المشاهدين) والحقايق للانبياء) المستسلمين المعاينين، في المنية منها (التفسيرات) ما يسلط على تاويل الحقايق دون تفسير الظاهر كتاويل عبد الرزاق القاشي

ثمينتقل بعده الى العلوم الحقيقية والفنون الحقية فانها لباب هذه العلوم و نتيجة كلمعلوم وبها يصل الى درجة المقربين ويحصل على مقاصد الواصليين اوصلنا الله والى ذاك الجناب وهذه المراتب الاربع يظهر من الايات والاخبار الكثيرة من قبيل يتلو عليكم آياته ويزكيكم ويعلمكم الكتاب والحكمة ويعلمكم مالم تكونوا تعلمون، والناس كلهم هلكى الاالعالمون الخيابين آدم لا يخلص عملك حتى تذوق اربع موتات الخومنها الشريعة اقوالى (هى العلموم الرسمية وانماسميت بالاقوال والعبارة والتلاوة لأنها ليست الانسبة معلوم تصورى الى مثله ولا يحصل منها الامثلها من التصورات والرسوم بل في الاغلب لا يحصل بها نصور مالم يكن حاصلاوا نمايعين تصور من التصورات الحاصلة ويتوجه اليه بواسطة لفظا صطلحت عليه طائفة من الطوائف المختلفة لوضعه لذلك المعنى ولذلك اليه بواسطة لفظا صطلحت عليه طائفة من التجارب الدنيوية و العقل المكتسب بها لا يعدفى الايات والاخبار بعقل بل بالنكرى والشيطنة ، لو كنانسمع (تلاوة الرسولومن يكون قائما مقامه بالعمل باقو اله ومتا بعته) او نعقل (بالعقل المكتسب بالتن كية اعنى يكون قائما مقامه بالعمل باقو الهومتا بعته) او نعقل (بالعقل المكتسب بالتن كية اعنى يكون قائما مقامه بالعمل باقو الهومتا بعته) او نعقل (بالعقل المكتسب بالتن كية اعنى يكون قائما مقامه بالعمل باقو الهومتا بعته) او نعقل (بالعقل المكتسب بالتن كية اعنى يكون قائما مقامه بالعمل باقو الهومتا بعته) او نعقل (بالعقل المكتسب بالتن كية اعنى يكون قائما مقامه بالعمل باقو الهومتا بعته) و نعقل (بالعقل المكتسب بالتن كية اعنى يكون قائما مقامه بالعمل باقو الهومتا بعته العمل باقو الهومتا بعته العلية بالعمل بالتن كية اعنى يكون قائما بالتوري به بالتن كية العني بالتن كية الهرومة بالعمل بالورومة بالميالية بالميالية به بالتوري به بالتن كية بالميالية بالميالية بالعمل بالورومة بالميالية بالميالية بالورومة بالميالة بالميالية بالميال

العلوم الآخر ويقد والمعارف الالهية) على كنالمن اصحاب السعير (همج الرعله) والطويقة افعالي (السير في الملكوت والمعراج ومشاهدة اثار الاعمال الانمين وان النبي (ض):

تنوو العين وان النبي (ض):

قلل فَن ة عيني في الصلوة والقعل حرفة كالبنائي لانكتسب بالتعليم القولي.

قال تعالى: اقم الصلوة لذكرى وكذلك الزكاة والصوم والحج وغيرها عن الأعمال والافعال لا بدان تكون قاقمة عن نوم الطبيعة ومرتفعة الى القلب والملكوت بالمقيمة للشخص ورافعة له حتى تعدسنة قائمة) والمحقيقة احوالي (انقلاب الصفات، بصفات الله فان المحال عبارة عمايره على السألك بمحض الموهبة من غير تعمل ويكون في الاغلب في وقت دون وقت والمعرفة راسمالي (لا يجوز افتقال النظر عنها ويجب الاعتصام بها والرسوخ فيها ليكون العلم والوضع مطابقاً للوجود والطبع فانها تكون فطرة الله التي قطر الثاس عليها لا تبديل لخلق الله)

ثم انه في تفتيشه نسب هذه الرواية الي البحل العدم كونه في كتب الشيعة اولالجهله انهاذ كريت في المالي الصدوق وغوالي اللئالي والمجلى والكشكول واحياء الاحياء وغيرها من كتب الشيعة، ولعدم كون بعث النبي (ص) موجيا للاختلاف ثانيا لعدم شعور وبان اختلاف المراتب والتعليم والتكليف على حسب الاستعدادات و الحلات كالمسلف والمحاضو مهايو كدالوجدة والانتظام والتكليف بالوسع والتكلم على قدر العقول ويكون رحمة للكل والالكانت الاستعدادات الكاملة باطالة لوكان التعليم والتكليف على حسب استعداد الناقص وكان التعليم والتكليف على حسب استعداد الناقص وكان التعليم والتكليف على حسب استعداد الناقص وكان التعليم والتكيف لاعلى قدر العقول ومافوق الوسعلوكاناعلي طبق استعداد الكامل فقط، ولذلك تكون لكرم الانساء والائمة من اتب ولا يعلم تاويله (من جعه وحقيقته وباطنه) الاالن اسخون في العلم والما ختلاف البلطال فهو الذي نشاء من المتكن بن الاولياء وإما الرابعة والتعليم الحقايق ومعرفة الاشياء على ماهي عليها و إمراك الاسر أن التي يترجمها ظاهر الفاظ هذه المقايدة لامقايدة ومعرفة الاشياء على ماهي عليها و إمراك الاسر أن التي يترجمها ظاهر الفاظ هذه المقايدة لامقتاح لها الاالمجاهدة وقسع الشهوات والاقبلال بالكلية على الاثور مالازمة الفكر المافي عن شوائب العالم وهي رحمة من الله يقيض على المنه وملازمة الفكر المافي عن شوائب العجادلات وهي رحمة من الله يقيض على هن على الله وملازمة الفكر المافي عن شوائب المحادلات وهي رحمة من الله يقيض على هن على الإثور علازمة الفكر المافية عن شوائب العلى الاثرة وهي رحمة من الله يقيض على المنافعة على الله على المنافعة المنافعة على المنافعة على المنافعة على النافعة على النافعة على المنافعة على الم

يتعرض لنفحاته بقدرالرزق وبحسب التعرض وبقدرقبول المحل وطهارة القلب وذلك المبحر الذي العيرك غوره والايبلغ ساحله فاعلم إن انقسام هذه العلوم الى خفية وجلية لا ينكر هاذو يصيرة وانماين كرها القاصرون المنين تلقفوا اول الصبي شيئا وحمدوا (حمدوا) عليه فلم ينكن أيهم ترقى الى شاوالمعلى ومقامات العلماء والاولياء وذلك ظاهر من ادلة الشرع قال النبي (م) ان للقرآن ظاهرا وباطنا (ظهراو بطنا) وحدا ومطلعا

وقال (ص) نحن معاشر الانبياء امر ناان نكلم الناس على قدر عقولهم وقال ماحدث احد قوما بحديث لم يبلغه عقولهم الاكان فتنة عليهم

قال على الله و اشار الى صدره ان ههنا علوم احمة لوو حدت لها حملة وقال الله تعالى و تعال

مقال النبي (ص) لوعلمتهما اعلم لضحكتم قليلاو لبكيتم كثيرا، فانقلت هذه الايات والاخبار يتطرق اليها تاويلات فبين كيفية اختلاف الظاهر والباطن فانالباطن انكان متاقضا للظاهر ففية ابطال الشرع وهوقول منقالان الحقيقه خلاف الشريعة وهو كفرلان الشريعةعبارةعن الطاهر والحقيقة عن الباطن وانكان لايناقضه فهوهوفيزول بهالانقسام ولايكون للشرع سرلايفشي بليكون الخفي والجلي واحدافاعلم انهذاالسؤال يحرك قطباعظيماوينجرالي علمالمكاشفةويخرجءن مقصودعلمالمعاملة ، بلالاسرارالتي بختص المقربون بدركهاولايشاركهم الاكثرونفي علمها ويمتنعون عن افشائها ترجعالي خمسة لقسام اللاول ان يكون المشيء في نفسه وقية ايكل اكثر الافهام عن وركه ، ولعل اللشارة اللي مثله في قوله الهلا الراقة سبعين حجابا من دور او كشفها الاحرقت سبحات وجهه كلمالوركه بصرمالقسم الثاني .. ماهو مفهوم في نفسه ولكن ذكرهيض باكثر المستمعين وسرالقدرا الذى منع اهل العلم يسعن افشائه من هذالقسم المثالث ان يكون الشي بجيثالوذكن مبريحالفهم والميكن فيهضر والفكن يكنيعنه علىسبيل الاستعارة واللرمن ليكون وقعه في قلب المستمع اغلبوله مصلحة في ان يعظم وقع ذلك الامر في قلبه ، الرابع ان يدرك الانسان الشيجملة

ثم يدر كه تفصيلا عالمتحقيق والمذوق بان يصير حالا ملابساله فيتفاوت العلمان فيكون اللاول كالقشر والثاني كاللب، المخامس ان يعير بلسان المقال عن لسان الحال فالقاص (بحسب)

الفهم يقف على الظاهرو البصيريدرك السرفيه الخ ولتوهم ان الحقيقة مقابلة للشريعة ومنافية لهاثالثا وهكذافي الثامن لعدمعلمهبان التقابل بين الظاهر والباطن والشريعة والطريقة كالتقابل بين الواجب والممكن بكون بالاعتبار وبان للشريعة المحمدية مراتب وهىالجامعة لجميعها وانكان فيمقامالتعبير تطلقءلميالمرتبة النازلةالتي يفهمها اهل الحسبقرينه التقابل لعدموضع اسمعليحدةلها كماان في العرف يطلق الحيوان على غير الانسان من الحيوانات فيمفابل الانسان لذلك ، وفي وجهالرابع والخامس قاس فعل اهل الصورة على فعل النبي (ص) وجعله مثله ، وتوعم ان الـذين يدعون التصوف ويتركون الصلوة وغيرها من العبادات والافعال الشرعية وياتون بمانهي عنه في الشرع يكونون من الصمفية حقيقة مع أن أهل التصوف بقولون التصوف طرح النفس في العبودية وتعلق القلب بالربوبية، ثبوت القلب عند خدمة الرب وهو صدق، صدق التوجه الى الله و رفض الهوى (الراى والاعتقاد الباطل)وملازمة التقوى ، ترك الفضول وحفظ الاصول ، حفظ الاسر اروحالابرار ومجانبة الأشرار ، دين وديانة وفقروصيانة وزهد ورعاية ، شغل الباطن بالمراقبة وشغل الظاهربالعبادة ، التمسك بالفقروالتحقق بالبذل والايثارالي غبرذلك مماقدمضي بعضها في المقدمة ،

وايضاقد توهم ان المعنى الماطنى هوقصد ايقاع الفعل ونيته ولم يشعر بان النية معتبرة في حصول العبادة الظاهرية ايضا كمدخلية قصد التكريم في القيام عندورود شخص لصدق التكريم والتعظيم لهوفي التاسع خرج عن الحقيقة والمعنى وظن ان الرسول والائمة نهواعن التسمية بالتصوف و تنفر واعن لفظه كما انهيستدل بعدم صحة اعمال بعض من يدعى كونهمن الصوفية لبطلان التصوف وقدذ كرنافى المقدمة ان غالب الاخبار التي وقعت فيها المذمة للتصوف يكون من مجعولات امثال ملامعن الاردستاني كالفصل الملحق بحديقة الشيعة لمخالفتها للاخبار المعتبرة التي

نقلها الصالحون بل المصطفون الاخيار الذين خلصوا واختصواو شهدوا الحق بما عملو اوصدقوا بماعاينوا كماذكر في التزيل شهدوا بالحق وهم يعلمون انه الحق اولاوعدم حجية الاخيار الاللشاك لترتيب الاثر في مقام العمل لافي مقام العقيدة والزام العالم

بخلافه معانالصوفية لايقولون بلزوم التسمية واعتقاد الشخص بكونهمنهم بليقولون بانمن ارادان يسلك سبيل الله ويعرفه لابدان يعمل الاعمال التيوردت في الشريعة حسنها ويتراك الامور التي نهي عنها فيها مخلصا ليصل الىملاقاةالله ويعرف الاولياء باللهولااقل بالقلب فان القلب يهدى الى القلب لاغير ثانياواشتمالها على مذمة امورحسنة وردت الاخبار المتواترة فيمدحها منقبيل الجوع وحلقالذكر ولاسيماالفلسفة التيهيءبارة عن العلم بوجود الحق وصفاته وافعاله بطريق الاستدلال والتصوف الذي ههوالمعرفة الحاصلة من المجاهدة والمكاشفة وحينتُذلايبقي طريق لتحصيل معرفة الله ولاشيء من صفاته وافعالهواثاره وعلى تقدير صدورها عن المعصومين يكون على وجه التقية لعدم العمل بها ثالثا فاناحدا من الفقهاء الميفتوا بحرمة التسمية بالتصوف ولا بكراهتها ويكون المرادمنها المعهودين الذين كانوا يعملون بعضالاعمال المذمومة والمنهية اويتركون الواجبات ويسمون انفسهم بهذاالاسم وينسبون انفسهم الى الاصفياء لاالذين يكونون منهم حقيقة ولا يستفاد من الكل الاكلمااريد من مدخوله ككل الصوفية المهعودين المشاراليهم لاغيرهم بللم تكن للشيعة في ذلك الزمان جماعة حتى تعد صوفية ؛ اوعد الشخص نفسه منهموتز كيته لنفسه كمايدل عليهمافي بعضها منانه لايقول بالتصوف احد الالخدعة اوضلالة او حماقة فان ظاهر القول هوالتكلم والاظهار والخدعة لاتتصور الا بالاظهار وقصد الفاسد لامجرد الاعتقاد بشيء باللابدفيهامن اظهار امرحسن محبوب في الواقع بنية فاسدة من قبيل جلب مال اوجاه اورياسة وعلى هذاتكون هذه الاخبار في مدح التصوف ابضالاذمه وكذلكمايذكر فيهوجهالفساد والمذمةمن الاعمال المذمومة والاراء الفاسدة ايضايدل على عدم كون التصوف من حيث هو مذموما ، و هكذامذمة العلماءلا تكون الالمن يدعى التصوف ويعمل مالا يليق بشخصالصوفي اولم ينكشف لهماهو المنكشف للصوفية من المكاشفة والمشاهدة كما يظهر ممانقله من رسالة الاعتقادات للمجلسي في صفحة ٤٠ منجعل طائفة فيزماننا البدع دينا لانفسهم ويعبدونالله باسم التصوف فان التصوف لم يظهر في زمانه بحيث لم يكن اسممنه قبله ولم يكن ايضا جاه الإبان

التصوفكان من عهدالسابق وكذلك اهله كيف وهذا المفتش توهمان المجلسي والشيخ البهائي منرواة هذه الروايات التي نقلهافيرد التصوف معان للمجلسي رسالة صرحفيها انالصوفية المذمومين همالعامةومدحالصوفية الذينهم الشيعةونقلصاحب النجمالثاقب تلك العبارة فيمبحث تاثير الاربعين وفي اول زادالمعاد جعل الصفوة علامتهم ولابيه كتب متعددة في كون طريق الذهبية اقرب طرق معرفةالله كتشويق الساللكين و مستندهم و غير هما و الشيخ البهائي عرف التصوف بتعريفات قدمضي بعضها و نقل كلمات الصوفية الحقيقية في غالب كتبه ولاسيما الكشكول مع تصويبه وتاييده لها وتكريمه لانفسهم ولولم يكن تلك الكلمات صحيحة و هـولاء ممدوحة لكان ذلك منه اغراء بالجهل و ترويجا للباطل كاعتماده على قـول مجدالدين البغدادي العارف واعتقاره علىصحة رؤياه فيشان ابي على سينا حتىان هذا المفتش صدقه ونقل مارآه في صفحة ٣٦٤ وان لم يفهم ان مقصود شيخنا البهائي ليس مذمة الاستدلال مطلقا وكون الشيخ ابيعلى اخس من امثال صاحب التفتيش بحسب الاعتقاد بل مراده انه لم يكن فيدرجة اهلالعرفان والتصوف حيث لم تحصل له المعرفة من طريق الكشف والولاية كماهو مقصود ذلك العارف البغدادي وهكذا لم يفهم المراد من الاشعار التي نقلها من الشيخ العاملي فيمذمة ابي على فانهفيها نفي منه العلم الحقيقي الذي لا يحصل الايالتر كية والتصفية لاالعلم المجازي الحاصل من الاستدلات المنطقية اليونانية التيلاتعد في الايات والاخبار وكلمات االعلماء علماوانما يعدفضلا ولذلك عدالعلامة فيشرح التجريد المالك وابا حنيفة من فضلاء الناس وحيث شاء ان يقول ذلك الفضل والكسب ايضاكان من حضرة الصادق الطلاق العلم المالك المالك ومن قبل نفسه لم يثبت لابي حنيفة الا الاستفادة ولكن بالنسبة الى الشيخ معروف وابىيزيد اظهر الفضل لهمامن بين المشايح اعنى الذين دخلوافي نور الولاية بحيث لميبق فيهم شعر من سواد الامكان وصاروا بالكلية نوراصرفا حيث

قالوقد نشروا (الائمة)من العلم والفضل والزهد والترك شيئًا عظيما حتى ان الفضلاء من المشايخ كانو ايفتحرون بخدمتهم (لان المتابعة لالامال والجاء بل لحب المتبوع الحق

يوجب الوحدة وخلافة المحبوب كما قال ابراهيم الميلا من تبعنى فهومنى) فابويزيد البسطامى كان يفتخر بانه يسقى الماء لدارجعفر الصادق الميلا ومعرف الكرخى اسلم على يدى الرضا (بحيث لم يبق منه شي منه في قباله وازائه ولذلك يعدمنه ومن اهل ولايته) وكان بواب داره الى ان مات (كماكان بواب داره في الحقيقة) وكان اكثر الفضلاء يفتحزون بالانتسات اليهم في العلم فانظر كيف اخذالعلم وطريق التصفية الذين هما يكونان للصوفية في الواقع من انتشارات الائمة بل من اعظمها الذي ليس فوقه شي و جعل لغيرهم الانتساب والفضل المطلق الذي يحصل للعالم الرسمى بالنسبة الى الجهال كما ان النبي (ص) نفى العلم عمن سماه الناس بالعلامة واطلق الفضل على ها يعلمه من الرسوم الظني و الشهيد الثاني جعل العلوم الحقيقية في كتابه المنية عنداهل الحقيقة وطريق كسبها المجاهدة وفي طريق المجاهدة

قالعليك بارباب القلوب وانام تجدهم فبالعزلة

وقال الشهيد الأول في وقف الدروس الصوفية هم المشتغلون بالعبادة المعرضون عن الدنيا وله اشعار في مدح التصوف والصوفية نقلناها في اخر المقدمة و كذاللشيخ احمد الاردبيلي كتاب بالتركية صرح فيها بان ارحج الطرق الى المعرفة هوطريق العرفان والمكاشفة ولذلك لم يكن الفصل الملحق بحديقة الشيعة المخالف لماهو المقصود من وضعها الذي هو اثبات خلافة حضرة المير المومنين على بن ابيظالب المهلي الهو السطة منه وايضا

كيف ولم يكن لاحد في ذلك الزمان الجرأة في ذم التصوف بالقول فضلاعن الكتابه والتدوين في ذلك مع عدم الظن بكونه في تلك الدرجة من الجهالة بحيث يظن ان هذه الاختلافات والفرق المختلفة تكون في الصوفية الحقيقية وان وحدة الوجود الذي هو عين الحق باطلة وكيف يروى هو ويقبل غيره الروايات التي لم توجد قبله في كتاب معتبر والحال انه لم يكن ناقلا عن الامام بلاو اسطة لعدم كونه في زمان حضور الائمة وظهر مماذكرنا ان العلم الحقيقي في نظر المولوى المعنوى هو العلم الذي يكون نور امفاضا من الله ولا اقل من افاضته بتوسط الروح الكلي كما

فال الصادق المالي، وماذمه هو الجمود على الالفاط و الإصطلاحات المسماة بالعلوم الرسمية لاما توهمه من اشعار المثنوى في صفحة ١٤٨ قال الله تعالى بلهو ايات في صدور الذين او توالعلم

قال الشيخ في آخر الحديث الاول من اربعينه ارشاد ليس المراد بالفقه في قوله (س) بعثه الله فقيها يروم القيمة فقيها عالما الفقه بمعنى الفهم (المتعارف بين الناس الاالفهم الذي

قال امير المومنين يوتيه الشمن يشاء من عباده) فانه لا يناسب المقام ولا العلم بالاحكام الشرعية العملية عن ادلتها التفصيلية فانه مستحدث اذلم يكن زمان النبي (ص) بل المرادبه البصيرة (ما به تقع الرؤية لملكوت الاشياء والاعمال) واليه اشار النبي (ص) لا يفقه العبد كل الفقه (كل البصارة) حتى يمقت الناس في ذات الله وحتى يرى للقران وجوها كثيرة ثم يقبل على نفسه فيكون لها اشدمقتا

ثمهذه البصيرة اماموهبية وهى التى دعابها النبى (س) لامير المومنين على النبلا حين ارسله الى اليها اللهم فقهه فى الدين او كسبية وهى التى اشار اليها امير المومنين حيث قال

لولده الحسن وتفقه يابنى فى الدين وفى كلام بعض الاعلام ان الفقه فى العصر الاول انماكان يطلق على علم الاخرة (وهى الموجودات العينية التى لا يمكن العلم بها الابمشاهدتها فان الجزئى لايمكون مكتسبا الابمالاحساس) ومعرفة دقايق افات النفوس مفسدة الاعمال وقوة الاحاطة بحقارة الدنيا وشدة التطلع الى نعيم الاخرة واستيلاء الخوف على القلب ويدل عليه قوله تعالى لولانفر من كل فرقة طائفة ليتفقهوا فى الدين ولينذروا قومهم اذار جعوا اليهم فقد جعل العلة الغائية من الفقه الانذار والتخويف ومعلوم ان ذلك واما العلم فالمراد منه قريب ممايرا من الفقه لا المعانى المصطلحة المستحدثة كحصول الصورة المارورة الحاصلة عند العقل اوملكة يقتدربها على ادراكات جزئية وما اشبه ذلك فان الوالورة الحاصلة عند العقل اوملكة يقتدربها على ادراكات جزئية وما اشبه ذلك فان

العلماء ورثة الانبياء وليس شيء منهده المعانى ميراث الانبياء يعنى لم يا خذوا الانبياء من كتاب او قول رجل كما

قال الصادق الامراعظم من ذلك ونقل في آخر الحديث الثاني والعشرين كلام القاضى: وبعدفانه مشرب سدعن اهل اللسان (الذين يعلمون المعاني الظاهرية) موارده، فتحلاهل السلوك مسالكه واحقمن يعرب اويعبر عنه مشايخ الصوفية الذين بارك الحق اسرارهم ووضع الذكر عنهم اوزارهم ونحن بالنور المقتبس من مشكاتهم نذهب ونقول الى ان قال

للشيخ العارف كمال الدين الكاشى في هذا المقام كلام جيد جداوله في الكشكول من نقل كلمات العرفاء وبيان حالاتهم التي تظهر منها عظمتهم و كونهم من اهل الله فوق حدالا حصاء الذي ينبغي لناذكره كقوله في صفحة ٤١ من المجلد الثالت الوقت باصطلاح الصوفية هي الحال الحاضرة التي يتصف السالك بها وقولهم الصوفي ابن الوقت يريدون به انه لايشتغل في كل وقت الابمقتضيا تهمن دون التفات الي ماض او مستقبل، فكيف تكون هذه المعاني والتعريفات التي ذكره وما نقله من القيصى مخالفة لمعتقد اته مع ان الشخص لاينقل ما لا يعتقده وان نقله يعترض عليه حتى ما توهمه ذما في صفحة ٤٨ فان مرادسي السقطى من الحلال في ذلك المقام هو ما لم يتعلق به حق الناس لعدم تعلق ملكيتهم و تحصيلهم له وعملهم به فان كل من كان عليه حق لاحد من المخلوق لايكون عبدا خالصالة وحرامن جميع التعينات والاكوان ومراد المولوي ان لاهل الله خلق ما في السموات خالصالة وحرامن جميع التعينات والاكوان ومراد المولوي ان لاهل الله خلق ما في السموات والارض ولهم التصرف والتبديل معان ما نقله من الاشخاص وفهمه من العبارات والاخبار والجهالة كما

قال في صفحة ١٥٩ كتب الشيخ بها الدين مشحونة من الاصول وفروع مذهب التشيع فكلها مخالفة للتصوف وهكذا ما نسبه الى الشبلى من انه ابطل الصلوة ولم يحتمل انقطاع الصلوة بنفسها اولاوعدم صدق الابطال على الصلوة لعدم و قوعها ثانيافان ماوقع منها لا يتغير عماهو عليه ولوعن صحته التاهلية لانه بحيث لوانضم اليه ساير الاجزاء والشرائط يصير صلوة تامة صحيحة وان كان الانضمام محالا اذ صدق الشرطية لا يتوقف

على امكان المقدم والتالي وتحميل نظره ورأيه على الشبلي ثالثا معانه لمبكن مقلداله بلممن عملوابما يبصرون وليس المراد منلاتبطلوا اعمالكم الابطال فىوسط العمل بلحبط العمل بعمل اخر بعده من السمعة وغيرها والالكان افطار الصوم الموسع في وسط النهار حراما رابعا ومانقل فيحق غيرسري السقطي وشبلي فيصفحة ٤٨ وان احتمل كونهمدحا لكن لميعلم انه من الصوفية الحقيقية بلمن الذين سموا انفسهم بالصوفية و ادعوامالايليق لهم كما انهمهم المرادون منمانقله عن بحرالعلوم لوكان لفطالصوفي في كلامه ويدل على ذلك غير ما كتبه من السير والسلوك واحواله التي نقلت متواترة ما فيهذاالكلام المنقول منانهم الذين يتبعون الهوى ويدعون الفقر والفنا والفقر هو التصوف فلم يذمالتصوف والفناء بليستفادمنه المدح بحيث لايحصل لكل مدع ومنله الهوى وكذلك النراقي فيبيان التوحيد ووحدة الوجود منمعراج السعادة وبيان اية النورفيمشكلات العلوم والطاقديسما يظهرمنه كون مسلكه هوالتصوف بلمما ذكره من الذم لبعض الصوفية لا كلهم و ادعائهم ماهوغير حاصل لهم كماذم حضرة نجمالدين والسيد قطبالدين والمولوي فيحكاية ذهبالحمار وغيرهم كما انعبارات الشيخفيحق الحلاج ولاسيمامانقله من كيفية قتله واشعارهالمناسبة لخصوصيات احوالهفي ذلك الحين تدل على مدحه وغاية تجليله فما نسبه صاحب التفتيش اليهمن ادعاء الربو بيةمر اراو تفرقته بين انى اناالله من الشجرة وانــا الحق منه بايجاد الكلام في الأول دون الثاني تحكم محض لانالله نسب الى الشجرة بقوله نودى من الشجرة انى اناالله بل المباش للإيجاد والتكلم بالكلام اللفظى فيالاول ايضا

حقيقة الانسانية المصورة بالصورة الشجرية لتفنن شئونه والاحقيقة الكلام الالهى ليس بصوت يقرع الااذاصدر بالوساطة وليس اناالحق واناالله الامن قبيل مارميت اذرميت ولكن الله رمى وهكذا كل مايقال انه اصطلاح لهم من الشاهد والخمر والوجد وغيرها مماقبحه في صفحة ٢٦٢ كلها مطابقة للايات والاخبار وليس مرادهم الاماهو المراد منها اناارسلناك شاهدا (يشهد به الحق لان الحق يتجلى عليهم في صورته ومطلعا على مراتب الخلق واستعداد اتهم وحفيظا يحفظهم في مقاماتهم ويفيض عليهم ما يكملهم و

يوصلهم الىغاية مايستعدون لهولاسيما انوارالتوحيد على المستعدين لها) وانهار من خمر لذة للشار بين ، مثانى تقشعر منهجلودهم و قلوبهم

ثم تلين قلوبهم لذكرالله بحيث يسمعصاحب القلب من قلبه لاالهالاالله وفى خطبة لامير المومنين اذاذكرالله عندهم مادواكما يميدالشجر، وروى ان النبي (س) امرابن مسعود ببعض قرائة القرآن عنده فقرأ يا ايهاالناس الىقوله فكيف اذاجئنا من كـل امة بشهيد وجَّننا بك على هولاء شهيد افوضع النبي (ص) يده على ابن مسعود فقال الى ههناوبكي شديد احتى اضطربت لحياه وفيرواية صاح صيحة عندسماع هذه آلاية كما قال شيخنا البهائي في شرح الحديث الخامس و الثلثين لاصحاب القلوب في هذا المقام (العشق)اشارات سرية وتلويحات ذوقيةتمطرمشام الارواحوفيالكشكولفيصفحة٣٣٢ من المجلد الثالث السالك اذازهدفي كل مايصرفه عن مقصوده من الاموال الدنيوية واتقى من كل خاطر يـرد عليه ويجعله مـائلاالي غيرالحق اتصف بالورع والزهــد والتقوى فيحاسب نفسه دائمافي افعاله واقواله ويتهمهما في كلماتامره فاذاخلص منها وطابوقته بالالتذاذ بمايجده في طريق المحبوب تنور باطنه (بماء الحيوة الذي غير متغير بكدورات الدنيوية وبموت الجهالة منمنبع البرودة)وظهرله لوامع الغيب وانفتح لهباب الملكوت ولاحله لوابح مرة بعد اخرى فيشاهد اموراغيبية في صور مثالية فاذا ذاق منها (انهار من لبن لم يتغير طعمه من منبع الرطوبة) رغب في العزلة والخلوة والذكر والمواظبة التامة والعبادة والمراقبة والاعراض عن المشاغل الدنيوية الحسدة وتوجه باطنه الى الحق سبحانه بالكلية فيظهرله الوجد و السكر والشوق والذوق والمحبة والهيمان والعشق (انهار من خمر الذة للشاربين من منبع الحرارة) فيمحوه تارة بعداخري ويجعله تائبا عن نفسه فيشاهدالمعاني القلبيةوالحقايق السريةوالانوار الروحيةو بتحقق بالمشاهدة والمعاينة والمكاشفة ويفيض عليه العلوم الدينية والاسرار الالهبة ويظهرله انوار الحقيقة وتخفى اخرىحتى يتمكن ويخلص منالتلوين وينزل عليه السكينة الروحية ويصيرورودهذه الاحوال لهملكة فيدخل في عالم الجبروت و يشاهد العقول المجردة والانوار القاهرة والمدبرات الكليةمن الملئكة المقربين المهيمين في جمال الله تعالى فيظهر له بعدذاكك

انوارسلطان الاحدية (انهارمن عسل مصفى من منبع اليبوسة) وسواطع العظمة والكبرياء فيجعله هباء منثور اويندك جبل انيته فيخرله خروراو يتلاشى تعينه في التعين الذاتى وهومقام الجمع والتوحيد وفي هذا المقام يستهلك في نظره الاغيار و تحترق بنوره الحجب والاستار فينادى لمن الملك ويجيب نفسه أله الواحد القهار، وليس ماقال شيخنا البهائي في اخر كلامه ولاانا الحق ممن تحقق بالحق الاظهور مامضى عن الصادق المجلا وله اشعار في صفحة ٣٣٨ من المجلد الثالث و غيرها في وصف الخمر والمعشوق يا نديمى بمهجبتى افديك قم واملى الكئوس من هاتيك خمرة ان ضللت ساحتها فسنا نور كاسها يهديك

قالمحيى الدين في آخر الباب الرابع والخمسين

ثملتعلم ان اصحابنا مااصطلحوا على ماجائوابه في شرح كتاب الله بالاشارة (وان كانت الى الحقايق التى للانبياء) دون غيرها من الالفاظ الابتعليم الهي جهله علماء الرسوم الخ وذلك ان الاشارة لا تكون الابقصد المشير بذلك انه بشير لامن جهة المشار اليه واذا سالتهم عن شرح مرادهم بالاشارة اجروها عند السائل من علماء الرسوم مجرى الغالب مثال ذلك الانسان يكون في امر قدضاق به صدره وهو مفكر فيه فينادى رجل رجلا اخراسمه فرج يافر ج في سمعه هذا الشخص الذي قدضاق صدره فيستبشر و يقول جاء فرج الله ان شاء الله يعنى من هذا الضيق الذي هو فيه و ينشر ح صدره كما فعل رسول الله (ص) في مصالحة المشركين لما صدوه عن البيت فجائه رجل من المشركين اسمه سهيل

فقال رسول الله (ص) سهل الامر واخذه فألافكان كما تفال بهرسول الله (ص) فانتظم الامر على يدسهيل وما كان ابوه قصد ذلك حين سماه به وانما جعله له اسما علما يعرف بهمن غيره وان كان ماقصد ابوه بتحسين اسمه الاالخير ولماراى اهل الله انه قداعتبرت الاشارة استعملوها فيما بينهم ولكنهم بينوامعناها و محلها ووقتها فلايستعملونها فيما بينهم ولافى انفسهم الاعندم جالسة من ليس من جنسهم اولامر يقوم فى نفوسهم واصطلح اهل الله على الفاظ لا يعرفها سواهم الامنهم و سلكوا طريقة فيهالا يعرفها غيرهم كما سلكت العرب فى كلامهم من التشبيهات والاستعارات ليفهم بعضهم عن بعض واذا خلوا

بابناءجنسهم تكلموابماهوالامر عليهبالنصالصريح واذاحضرمعهم منليسمنهم تكلموا بينهم بالالفاظ التي اصطلحوا عليها فلايعرف الجليس الاجنبي ماهم فيهولا مايقولون و من اعجب الاشياء في هذه الطريقة ولايوجدالافيها انهمامن طائفة تحمل علمامن المنطقيين والنحاة واهلالهندسة والحساب والنجوم والمتكلمين والفلاسفةالاولهماصطلاح لايعلمه الدخيل فيهم الابتوقيف منالشيخ اومناهله لابدمن ذلكالااهل هذوالطريقة خاصةاذا دخلها المريد الصادق وبهذا يعرف صدقه عندهم وماعنده خبربما اصطلحوا عليهفاذا فتحالله لهعين فهمهواخذ عنربه في اول ذوقه ولم يعلم ان قومامن اهل الله اصطلحواعلى الفاظ مخصوصة فياذا قعد معهم وتكللموا باصطلاحهم عملى تلك الالفاظ التي لايعرفها سواهم اومن اخذها عنهم فهمهذا المريد الصادق جميع مايتكلمون بهحتى كانه الواضع لذلك الاصطلاح ويشاركهم فيالكلام بهامعهم ولايستغرب ذلك مزنفسه بمليجد علم ذلك ضرور يالايقدر على دفعه فكانه مازال يعلمه ولايدري كيف حصل وبهذا يعرف صدقه عندهم والدخيل من غيرهذه الطائفة لايجدذنك الابموقف فهذا معنى الاشارة عندالقوم ولايتكلمون بهاالاعند حضورالغير اوفي تاليفهم ومصنفاتهم لاغير، فظهران ماقال في اوائل كتابه منحجية الاخبار واقوال الموثقين لايلتزم بهولايعمل الابماهويطابق غرضه الباطل ويهواه من المجعولات و المحرفات بحسب المعنى وكثيراما ينكر الاخبار الصحيحة واقوال الموثقين للعناد وعدم الاطلاع بمجرد عدم الادراك والوجدانكانكار ماحكاه حضرة الرازالشيرازي من توسل ابييزيد البسطامي بعدالمجاهدات والمشاهدات بحضرة جعفربن محمدالصادق الطلإ

لتوهم انحصار التذكرة بتذكرة العطار وعدم كونه فيه ولم يشعربان ليسلمن لايعلم على من بعلم حجةولاتقف ماليس لك به علم ولاسيما

قول من كان فوق الثقة لكونه صاحب القلب والشهود وصادقالا ينطق عن الهوى وهذا الانكار العلامة والفاضل المقدادو غيرهما ممن صرح بكون ابي يزيد سقاء لدار الصادق وانه يفتخر بخدمته والعجب انهمع نقله عن تذكرة العطار في صفحة ٦٦ اسلام المشيخ معروف الكرخي على يدي الرضا

قال في صفحة ٧٤٣٨ يقول المؤلف ان اظهر وامدر كالكون الشيخ معروف الكرخي متصلابحضرة الرضاو آخذ المنه الحقوفة فعلى ان اعطى الف تومان وانكر في بعض كلماته كونه في زمان حضرة الرضاومعنى اسلام الشيخ معروف الكوخي هوالتسليم الحضوري والفناة التام فيه بجميع الأجزاء والمراتب وترفيعها وتسويتها بحيث يظهر فيه المطلوب ومن فني فيه ولم يبق منه شيء يصير ظهور الممتعلقا به بحسب ادرا كهمن كان الله الموليس هذا الكون الرابطي الذي يتحقق به الولي الاالايمان بالله والتوحيد والمعرفة و التجلي لا ذات الله و في والناسل المذكور و غيرهما من الموثقين غيراركان سلسلة الذهب الذين هم المدوثاقة وعناية بالضبط وهم المعصومون بيسديد الروح القدسي مع انه المذكور في كشف المحجوب الذي كتب في اولخو الماة الرابعة من المهجودة قدال

فيه ومنهم متعلق بباب الرضاو مربى بتربية على بن موسى الرضا ابو محفوظ معروف بن فيروز الكرخى ويظهر منه انه مذكور قبله في كتاب عبدالرحمن السلمى وفي الرسالة القشيرية انه من موالى على بن موسى الرضاو هكذا كل مانسبه الى العلماء الحقيقي اما ان تكون النسبة باطلة او ما استفاده من عباراتهم ولاسيما مانسبه الى حضرة مجدالاشراف لكون قلبه مريضا لايميز الصادق من الكاذب والاستقاسة من الاعوجاج فيتلقى من المعاند كلما افترى و تخيل و بعلم كذبه من عدم مسافرة حضرة مجدالاشراف الى بلدخوى فراجع الى شرح احواله حتى يظهر الك، فان منية الشهيد كلها مبتنية على اداب التصوف الذي عبارة عن الاداب بين الشيخ والمردد وبيان ان علم الحقيقة لايوجد في الكتب الفقهية بلابد لتحصيله من الرجوع الى إهل الحقيقة والدعاء بقوله اوصلنا الله الى ذلك الجناب وبعد جميع التعليمات الرجوع الى تأويلات ملاعبد الرزاق الكاشاني و من المعلوم ان القول.

بالوصولِد لایکون الالمنکان متصوفِ و کذاک کل من کتب فی السیرو السلوکِد کیّابا اوقال

بهلابدان يقول بامكان الوصول غاية الامن لابدان يعلم ان المرادمن الوصول هو

الوصول الى التجلى الالذات من حيث هي كما ذكرت مرارا فانها الانتطام لوكان والسلوك الإبدلها من غاية و ما تنتهى اليه والالم تتحقق الحركة وبطل الانتطام لوكان فيهما الهة الاالله الفسدتاكما الايمكن ان يكون المبدء غير متعين ، ان الى ربك المنتهى و من يقول بأن العلم هو النور ومن لم يحصل له النور الملكوتي يكون مقلد او عالما رسميا بل عاميا الامحققا ولا عالما حقيقيا كالفيض في اول الواقى واحياء الاحياء والشهيد الثانى في المنية اذا بين وفسر مجالس الذكر بمجالس العلم يكون مراده من العلم هو النور الذي يحصل من الذكر كما قال

امير المومنين اليه ان الله سبحانه جعل الذكر جلاء للقلوب تسمع بـ ه بعد الوقيرة و تبصر به بعد الوقيرة و تبصر به بعد المعاندة الي اخر كلامه الصريح في مجالس النذكرو انها محفوفة بـ الملائكة فان الذكر الحقيقي شان القلب كما إن العلم الحقيقي هـ وفهم القلب فكانه قال

العلمهوالذكر هوالبحث اللفظى الذي يفيضون فيه علماء الرسوم في مجالسهم بحيث ينجراليي الذكر هوالبحث اللفظى الذي يفيضون فيه علماء الرسوم في مجالسهم بحيث ينجرالي المراء والاستطالة معان الذكر لم يستعمل في آية ولارواية بهذا المعنى ولمومجازا ولم يقل احدبجواز البحث وجواز التنطق بكلماته في الصلوة والفقهاء باجمعهم فائلون بجواز الذكر فيها قال شيخنا البهائي في صفحة ٩٠ من المجلد الثالث العارف من اشهده الله صفاته واسمائه وافعاله فالمعرفة حال تحدث عن شهود والعالم من اطلعه الله على ذلك لاعن شهود بل عن يقين و الشيخ هو الانسان الكامل في علوم الشريعة و الطريقة والحقيقة البالغ الى حد التكميل فيهالعلمه بافات النفوس ، و امراضها وإدوائها ، ومعرفته بدوائها ، وقدرته على شفائها ، والقيام بهذا ان استعدت ووفقت لاهتدائها ، والعامة الدين اقتصر علمهم على على على الشريعة ، ويسمى علمائهم علماء الرسوم وقبل ذلك قال

الأولياء اربعة : سالك محض : و مجذوب محض و سالك مجذوب، وهو ما تقدم سلو كه على جذبته ، و مجذوب سالك وهو بعكس ذلك، قا نظر ايها المنطف هل هذه

التحريفات و التوجيهات منافية الاصول وفروع التشيع امالتصوف الذى مضى تعريفه مكرراو قال

الشيخ في صفحة ٢٢٩ من المجلد الثالث بعدما مضى من التعريف بنحو الحكاية عنه في اخر المقدمة على وجه ثابت في نفس الأمر ومباديه معرفة حده وغايته واصطلاحات القوم فيه وكيف يكون العلم بالله واسمائه وصفاته وافعاله واثاره على وجه ثابت في نفس الأمر بدعة ومنافية لأصول التشيع اوكيف ينكره الشيخ الذي عرفه كذلك وبما مرذ كره منه مر اراوهل نسبة هذه التحريفات الى الله والرسول والائمة تكون بدعة ام امثال الذكر الذي وردت الاوامر به اكثر من اوامر الصلوة وغيرها من العبادات حتى قال

السجاد فيمناجاته الثالثة عشروانسنا بالذكر الخفي ولايلزم ورود خصوصياته وانوردتهي ايضابتوسط المصطفين الاخيار وفي مصباح الكفعمي وغيره لكفاية ورود الامر بمطلقه لايقاعه خاصاكما انالامر بالصلوة يكفى للايقاع فيمحل لمبر وبالايقاع فيهامر بالخصوص وكذلك كلماموربه بالامرالمطلق يجوزامتثاله بايفردشئناولاتلزم نسبة الخصوصيات فيحال الآيقاع الميالله والرسول والائمة لمن لايعلم الانتساب اليهم، وكذلك ماجعله معنى لعبارة فقهالرضا : واجعل واحدامن الائمةنص عينيك المطابقة لقوله تعالى وذكر اسهربه فصلى فانهم قالوانحن اسماءالله الحسنى و وجهالله الذى يبقى بعد فناء كلشيءووجهالشيءما بهيتوجه اليه بمن ملاحظة حال خضوعهم وخشوعهم بتوهم ان التوجه بالائمة مستلزم للشركمع اجماع الفقهاء بان المصلى اذا نظر الى المرئة الاجنبية لاتصير صلوتهباطلة وإنكانالنظرمحرمافضلا عزان يكونشركا وكذلك خيالات الامورالباطلة لايقولون ببطلان الصلوة بهابل علىما توهمه لابدان تكون خيالات الامور الحقانية ايضا موجبة للشرك ومنا لواضح انملاحظة خضوع الائمة وخشوعهم تكون منهامعان هذه الملاحظة لاتنفك عن ملاحظة ذواتهم غاية الامر لغير السالك المشاهد تحصل خيالات الذوات الموهومة بالتوهم ولكن المشاهديقهم وجهه عندتلك المساجدو البيوت التي اذن الله انيذكرفيهااسمه ويوقع الإسم علىالمسمى كمالمربه في الاخباروينز قلبهمن التقييدو

والتحديدبالعلم بانهليس كمثله شيءوالتوجه بانوارالائمة التيهي الانوأرالالهيةموجب للإنسراف عن الاوهام والتعلقات وتصفية القلب وجلائه في صفحة ٣٨٥ من المجلدالثالث من الكشكول اذااعتبرت المظاهر الخلقية مستهلكة في انوار الذات يسمى مقام الجمع ، واذااعتبرت الذات و المظاهر الخلقية منغير استهلاكها فيهايسميمقام الفرق ، والفرق منقسم بقسمين الاول والثاني ؛ ويعنون بالاول مايكون قبلالوصول وبالثاني مايكون بمدالوصول، والفرق الاول للمحجوبين، والثاني للكاملين المكملين (الذين جعلهم الشيخ في صفحة ٢٩٩ مصاديق لقوله تعالى رجال لا تلهيهم تجارة ولابيع عن ذكرالله والمراشد الكاملين من لانبياء والاولياء) وقديقال لهالفرق بعد الجمع والصحو بعدالمحو، والبقاء بمدالفناء، والصحو الثاني، ومايشبه ذلك من العبارات وهو عبارة عن افاقة العبد بعدصعقته ؛ اى بعدان يتجلى الحق سبحانه للعبد ويفنيه عن انيته ويتلاشى لحبل تعينه ،ويفني طورانانيته ويعطيه الحق وجوداثانيا ؛ ويهبله عقله وتصرفه فينفسه مرةاخرى وهذاالوجودالثاني يسمى وجوداحقاينا لكونه بعدالوصول، وعلم العبدبتحققه لمالحق سبحانه لابنفسه ، وفي صفحة ١٣٩ مرات الرياضة اربعة ؛ لا يجوز دخول اللاحقة الأبعدالاولى تهذيب الظاهر باستعمال الشرايع النبوية ؛ والنواميس الالهية ؛ الثانية تهذيب الباطن عن الملكات الردية ؛ ونفض آثار الشواغل العوالم العلوية ؛ وثالثها ما يحصل بعدالاتصال بعالم الغيب من تحلى النفوس بالصورة القدسية الخالصة عن شوائب الشكوك والاوهام، ورابعها مايسنح عقيب ملكة الاتصال من ملاحظة الجمال والجلال وقص النظر عن الكمال المتعال، فباعتقاد هذا المنكر هذا الشيخ والشهيد الثاني الذي قال في المنية اوصلناالله واياكم اليذلك الجناب والمجلسي الاول حيث وصف الشيخ صفى الدين مرارافي شرح من لايحض بالواصل وامثالهم بلحضرة امير المومنبن ايضا فانه قال

وسرى باتصال حضرتك ياذا الجلال والالرام كانوا من الكافرين لتصريحه فيصفحة

٣٨٥ من كتابه الموهوم بان الكفر السابع من الصوفية هـو ادعاء الوصول وايضا في الكشكول، هذه كتابة كتبها العارف الواصل الصمداني الشيخ محيى الدين عربي حيشره الله معمحبيه الى الامام فخر الدين الرازى ؛ وليس في هذه المكانبة الامايستفان مماقله الشيخ ايها القوم الذي في المدرسة كلما حصلتموه و سوسة ليس العلم الاعلم العاشقي مابقى تدليس ابليس شقى فان فيهاعدم كفاية علم الرسمي والاستدلالي الظاهري لمعرفة اللهو معرفة الحقايق ولابدلذلك من الرياضة والمجاهدة التي هي طريق الانبياء والاولياءوليس معنى الوصول ما توهمه من اتصال شي الي ذات الله بللا يصل الشخص الاالى ذاته التي عبارة عن السر الذي عنده من الله فانه يتعالى ان يعرف الابه فيرى عينه متصلا بالحق في علمه تعالى باسقاط اضافة الوجود الينفسه ويرىاتصال مددنفس الرحمن والوجود اليهعلى الدوام وكونه باقيابه كماان معنى لوظهرت الحقايق بطللت الشرايع ليسماتوهمه منارتفاع الطاعة والعبادة منالاشخاص الذين لمينتقلوا بالموت الطبيعي من الدنياولا يكون يوم تبلي السراير في الدنيا لاهلها وهذا بعينه معنى قوله تعالى: إن الساعة آتية اكاه اخفيها لتجزى كل نفس؛ حيث يفيدان تحقق الجزاء و الكثرة موقوف على اخفاء الساعة بلالعبادة والعبودية لاترتفع فيالاخرة ومافوقها و انكانت التكاليف اعنى الاوامر والنواهيمر تفعةفظهر مماذكرنا ومايذكرانهذا الشخص ينسب مايعتقدويتوهم الى الاشخاص و يمدخل نفسه في امثال ماورد في باب الشرك من الكافي عن الصادق المالح

جعفر بن محمد المالل وقد سئل عن ادبى ما يكون به العبد مشركا فقال من ابتدع رايا فاحب عليه و ابغض ومما يوضح كون الشيخ بها الدين صوفيا ماذ كرممن الاستدلال على وحدة الوجود في صفحة الخمسين من المجلد الثالث: كل مفهوم مغاير للوجود كالانسان مثلافانه مالم ينضم اليه الوجود بوجه من الوجوه في نفس الامرلم يكن موجودا فيها قطعا (بل اذا نضم اليه الوجود ايضا

لايصير موجودا بالذات كما انه ليس نفس الوجود اذيصدق عليه عدم غيره ايضا والوجود الحقيقي لايكون عدما ومحدود افهوظل وحكاية ؛ بمرزح ، مركب ووجود اعتبارى مجازى ويكون معدوما حين اعتبار وجوده ومزدوجا) ومالم يلاخط العقل انضمام الوجود اليهلم يكن له الحكم بكونه موجودا فنكل مفهوم مغاير للوجود فهو

في كونه موجود الباهر في فانماليس ذاته وجود الابسير وجود ابالغير والالما صدقان تلك الذات صارت موجودة لعدم كونها نفس الوجود بالفرض) في نفس الامر محتاج الى غير والذى هوالوجود و كلماهو محتاج في كونه موجودا الى غير و ولاكان ذلك الغير وجوده ممكن فكل مفهوم مغاين للوجود فهوممكن ولاشى من الممكن بواجب فلاشى من المفهومات المغايرة للوجود بواجب وقد شب بالمبرهان ان الواجب موجود فهو (الوجود) لا يكون الاعين الواجب الذي هو موجود بذاته لابامر مغاير لذاته ولماوجب ان يكون الواجب جن ثيا حقيقيا (متعينا بذاته لا ثانى له وعينيا لا مفهوما اعتباريا ولذلك لا يكون جزئيا منطقيا فائه من اقسام المفهوم الذي بفهم من الوجود الواقع في الحسو الادر العلائقس الوجود وان لم يكن النظر الا في الوجود) قائما بذاته ويكون تعينه بذاته لا بامر زائد على ذاته وجب ان يكون الوجود ايضا

كذلك اذهوعينه فلا يكون الوجود مفهوما كليا يمكن ان تكون لهافراد بل هو في حدذاته جزئي حقيقي (ليسغير الوجود الحق وجود نعمنحن نثبت الكثرة في موارد الاعتبار بالاعتبار لعدم لزوم نقص الوجود من حيث كونه فوق التمامية ، مفيضاوله جميع الاسماء الحسنى ليس فيه (في الوجود) امكان تعدد ولاانقسام (فضلاعن كون افراده متباينة والالصدق على كل فردعدم غيره فلم يكنشيء منها وجودا حقيقيا هفوايضا الدلالة والآيتية لاتتحقق الابالوحدة والارتباط

ولعدم تصور التعدد في الامر العينى المتحقق بالذات والتباين فرع التعدد) وقائم بذاته منزه عن ان يكون عارضالغيره (اذلوكان عارضالكان معروضه لامحالة موجودافان كان بالعلرض موجودالزم الدوروانكان بوجود اخرلزم التسلسل معان هذا البرهان اثبت كون الوجود ولوكان مفهوما اعتباريا واحدا فما توهمه في صفحة ٢٥٦من تباين الوجود وعلى فرض اشتراكه يكون الاشتراك في المفهوم لافي المصداق ومفهوم الوجود امر خيالى اعتبارى ومنتزع من الافراد وليس في الخارج شيءوالشي مالم يتشخص لم يوجد مشتمل على التناقض اذهذا الوجود الذي قصده من لفظلم يوجد ان اراد مفهوم الوجود فلايحتاج الى التشخص بفوضه الذي هو الاشتراك بل يكون خلاف فرضه وان اراد مصداق الوجود وحقيقته الخارجية المتحققة فحيث بكون متشخط لابمكن ان يكون متعددا حتى

يكون متباينا اومشتركا ولم يشعربان الاحكام لاتتعلق بالمفاهيم بل لايمكن تعلقها بالمفهوم فيمالم يكن اعتبارياوكان متحققالعدم كونه مفهوما حتى يكون حكممفهومه حكمه لكونه عنوان الذات وانلم يتكن حكماله بحسب وجوده الخارجي فانمايوخذ بحيث يكون مفهوما بهذا المعنى اومصدا فالابدان يكون كليا مبهما بوجهمن الوجومو كيفيمكن انتزاعمفهوم واحدمن اشياء متباينة منجهة تباينها واذاكان منشاءانتزاع ذلك المفهوم في الافراد المتعددة فكيف لاتكون تلك الافراد مشتركه فيذلك المنشاء على انانسئل عنجهاتها المتميزة هلهي موجودة املاتكون موجودة فان لم تكن موجودة فلايكون فىالحقيقة الاشيئاواحداوحقيقة متفردة واذاكانت موجودة فلايكون الوجود ذلك الامر العرضي المتوهم والعرضي لابدان ينتهي الى ما بالذات و يكون له ما بالذات واذا كان الوجود الذي هومتحقق بالذات وذاته عين التحقق عرضيا فبماذاينتهي ومايكون حقيقته) فيكون الواجب هـوالوجود المطلق (بلالوجود الحق) اى المعرى عن التقييد بغيره(وانكانالغير هوالاطلاق)والانضمام اليهوعلى هذالايتصورعروض الوجود للمهيات المكنة فليس معنى كونها موجودة الاان لهانسبة مخصوصة الميحضرة الوجود القائم بذاتهوتلك النسبة علىوجوه مختلفة وانحاء شتى يتعذر الاطلاع على مهيتها فالموجود (المفهوم الذي ينسبه الذهن الى الاشياء) كلى ؛ وان كان الوجود (الحقيقي) جزئيا حقيقيا (متحققا بالذات) هذاملخص ماذكره بعض المققين من مشايخنا

قالولايعلمه الاالراسخون في العلم انتهى كلام العلامة فظهر ان العلامة وشيخه والشيخ البهائي

اعتقدوا وحدة الوجود بلعدواالعالمين بها من الراسخين في العلم وليس العالم بها الامن استقرفي التصوف وليس التصوف الاالمكاشفة و الشهود واعلى مراتب الشهود شهود وحدة الوجودوان شئت ان تعلم زائد اعلى ذلك ان نسبة انكار التصوف والرد الى العلماء والاستفادة من كما تهم كنسبته الاخبار المجعولة الى الرسول والائمة واستفادته الموهومات الباطلة عن الايات والاخبار انظر الى ما نسبه الى ملاصدرا فيلسوف الشرق في صفحة ٤٤ من الباطلة عن الايات كسر الاصنام في رد التصوف مع كون هذا الكتاب في اثبات التصوف كونها على مراتبه عرفان الحق

بالكشف والشهود والعمل الذى به يكون تصفية القلب وتزكية النفس ونحن نذكر كلماته التى توهم كونها فى رد التصوف حتى يظهر حال نقل صاحب التفتيش واستفادته المطالب من العبائر قال

لمارايت كثيرة من الناس في هذا الزمان (يظهر من هذا الكلام ان نظره يكون الى الاشخاص لاالى التصوف اولاو كون تلك الاشخاص معينة معلومة احوالها لامن جهة التسمية باسم خاص بل لبطلان اعمالهم و عقايدهم وعدم العلم لهم بطريق المكاشفة بوحدة الوجود و ساير ما يعرفه المكاشفون ثانيا وكون هذه الاشخاص في زمانه ومن المعلوم ان التصوف لم يكن مقصورا بذلك الزمان وحيثكان هذه الجملة مبطلة لمدعاه اسقطها في ترجمته) ...

معافلاسهم عن العلم والعمل متشبهون بارباب التوحيدواصحاب التفريد (كيف يكون مراده من المفلسين عن العلم والعمل ابايزيد وحضرة معروف الكرخي والسرى السقفي و امثالهم وهوفي اخر المباحث حيث يتمسك بشواهد سمعية من الايات والاخبار يذكر كلمات هولاء الاكابر بعنوان آلاثار

قال في الحر مبحث تجرد النفس من الاسفار واما الاثار فقدة كلم المتسكون بهذه المسريعة الحقة في مهيته فقوم منهم بطريق الاستدلال والنظر وقوم منهم بطريق الذوق والوجدان لاباستعمال الفكرحتي تكلم في ذلك مشايخ الصوفية مع انهم تادبوا بآداب رسول الله (ص) ولم يكشفوا عن سرالروح الاعلى سبيل الرمز والاشارة ونحن ايضا

لانتكلم الاعن بعض مقامات الروح الالهي وقواه ومنازله النفسية والعقلية لاعن كنهه لامتناع ذلك فقد قال

الجنيدره الروح شيء استا ثره الله بعلمه ولا يجوز العبارة عنه باكثر من موجودو لعلمه الجنيدره الروح شيء استا ثره الله بعلمه ولا يجوز العبارة عنه باكثر من موجود لعلمه الداران الهويات البسيطة العقلية التي هي انيات محضة متفاوتة بالاشد والاضعف ليست لهامهيات متقومة من جنس وفصل وقال ابويزيد البسطامي رمن طلبت ذاتي في الكون فما وجدتها اي ذاته فوق عالم الطبيعة وعالم المثال فيكون من المفارقات العقلية وقال ايضا

انسلخت منجلدي فرايت من انا فسمى البدن قشراو جلداوهذا تصريح بانهوية الإنسان وانيته شي غير الجسد وقال ايضا

لوان العرش وماحواه وقعت في زاوية من زوايا قلب ابي يزيد لمااحس بهاو ظاهران هذه السعة ليس لبدنه ولالجسم آخر، فليس مراده بارباب التوحيد واصحاب التفريدا لاهؤلاء ولذا لميذكر في التوحيد الافول حضرة السمناني) وجهلهم بان اهل البصائر والانصار يعرفون سنن الرجال منطينة الناغمات في الحجال وعماً مم عن انكشاف حقيقة الحال وطريقة اهلالله المستحسنة عند المهيمين المتعال و اتباعهم و اقتدائهم، واحدمنهم يدهى لنفسه ولابةالله وقربه ومنزلته وكونه من الابدال المقربين والاولياء الواصلين وطائفة مناهل السفه والخذلان ادعوافيه علم المعرفة ومشاهدة الحق الاولو مجاوزة المقامات عن الاحوال والوصول الى القرب والملازمة فيعين الشهود ومعاينة الجمال الأحدى والفوز بلقاء السرمدي وحصول الفناء و البقاء وايمالله انهم لا يعرفون شيئًا منهذه المعاني الابالاسامي والمباني... وجملة الامران سبب اغاليطهم ووساوس الشيطان فيصدورهم وخدع الوهم لقلوبهم امران الاول ان بعضهم ربما اشتغل بالمجاهدة فبلااحكام العلم باللهوصفاته وافعاله وكتبه ورسلهواليوم الاخر ومعرفة النفس الانسانية و مِراتبِها فيالعلم والعمل وان اي علمهو المكمل لهاوالجاعل اياها من المقربين و السائربها الى جوار ربالعالمين

(قال في آخر الباب التاسع من الاسفار ممالا بدفيه للسالكين الى الله على طريق الاكتساب العلمى دون المجذوبين اليه تعالى في اول الامر بجذبة ربانية توازى عمل الثقلين واما بدون احد الامرين المذكورين فكيف يتيسر الوصول الى مرتبة الكشف العلمى و الشهون القلبى في المعارف الالهية واحوال المبدء والمعان ومعرفة النفس ومقاماتها و معارجها الى الله تعالى مع الاشتغال بامور الدنيا وعلايقها وحبائلها و قال في الفصل الاخر من السفر الثالث قداشرنا مرارا ان الحكمة غير مخالفة للشرايع الحقة الالهية بل المقصود منهما شيء واحدهى معرفة الحق الاول وصفاته وافعاله وهذه تحصل تارة بالوحى والرسالة فيسمى بالنبوة وتارة بطريق السلوك والكسب فيسمى بالحكمة تارة بالوحى والرسالة فيسمى بالنبوة وتارة بطريق السلوك والكسب فيسمى بالحكمة

اوالولاية وانما يقول بمخالفتهما فى المقصود من لامعرفة له بتطبيق الخطابات الشرعية على البراهين الحكمية ولايقدر على ذلك الامؤيد من عندالله كامل فى العلوم الحكمية مطلع على الاسرار النبوية الح فظهران مراده من الحكمة هو الحكمة الايمانية التى عبارة عن الولاية والتصوف ولذا قال

في اول الاسفار واعلم ان للسلاك من العرفاء والاولياء اسفار ااربعة) وان اى الاعمال هو المعتق لرقبتها عن اسرالضيق و المنجى لهاعن حضيض الاجسام الى شرف الارواح المخلص اياها من مصاحبة الموذيات الى مجاورة القادسات (تصريح بمسلك التصوف الذي عبارة عن نقل البدن الى الملكوت قبل الموت الطبيعي لان الذي يكون في حضيض الاجسام هو البدن) فهذه شرائط المجاهدة مع النفس والرياضات لقواها التي هي مطايا الانسان في السفر الى الله والشروع في سلوك طريق اهل الله و اصحاب القلوب لمن وفق لها وخلق لاجلها والثاني وهو اعظم اسباب الاغواء ...

وقوعشى عمايسمو نهخوارق العادات ويعدونه من الكرامات وهومن الشعبدة والحيل... ان ظهورشى عن الشعبدة والامور الغريبة عن مثل هذه النفوس الشريرة بلاسبق اعمال صالحة وتهذيب صفات نفسانية ومتابعة قوانين شرعية (يعنى لامن الذين ظهرهم الله وجعلهم من اهل الولاية وبيت النبي (س) اومن المخلصين في الاعمال والمهذبين في الاخلاق) اولدليل على غيه وضلاله واعدل شاهد على كذبه و وباله وفساد عقله وخياله المقدمة فيما يجب ان يعلم كل احدام عرفة حال من يختص بمزيد كرامة و فضيلة بين ساير الناس (ليتبعه ويقتدى بهداه) وهو امور الاول ان يعلم الانسان ان ينتظم ذا تهمن جوهرين احدهما نوراني والاخر ظلماني الثاني ان حصول الكمال الانسان ان يفتظم ذا تهمن به يحصل للانسان المزية والكمال و الارتقاء من انحير والثالث ان يعلم ان العلم الذي به يحصل للانسان المزية والكمال و الارتقاء من درجة البهائم الى درجة الملائكة المقربين ليس اى علم كان فان كثير ا من العلوم الرسمية التي اشتغل به الجمهور من علماء الرسوم هومن قبيل الحروف والصناعات وانما العلم الذي ينفع في الاخرة ممايقتنيه علماء الرسوم ومن قبيل الحروف والصناعات وانما العلم وصفاته وافعاله وكتبه ورسله واليوم الاخرة و يعرض عنها علماء الدنيا هـو معرفة الله وصفاته وافعاله وكتبه ورسله واليوم الاخر وعلم النفس وكيفية استكمالها وارتقائها

من درجة الحيوانات الهالكة الى معارج الملكوت و الروحانيات الباقية و الرابع ان هذا الكمال العلمي لايتيسر لاحدالا بظريق الرياضات والمجاهدات الشرعية والحكمية وبشرائط مخصوصة قلما يوجد لكل احد ...

اذاتمهد هذهالمقدمة تحقق وتبين وانكشف عندذي البصيرة و العقل المستقيم والطبع السليم المنصف انمرتبة العلم والمعرفة التي بها يقع فضيلة الانسان ويتعظم عندالله على ساير الخلايق وبها تتحقق الرياسة العظمي والوسطى و الصغري التي هي النبوة والامامة والشيخوخة (هذاتصريح بطريقة التصوف ولزومالشيخ فانالحرفة التي هى المرادمن قوله (ص) الطريقة افعالي لاتحصل الابالممارسة العملية في خدمة ماهركامل في تلك الحرفة كالبناء لابمجر والتعلم القولي فانها معاملة القلب مع الله اكون النبي (ص)هو القلب للإنسان الكبير كما ان قبل المقدمة صرح بوجوب معرفته) وبهاينوط السعادة الكبرى والمنزلةعندالله وهي المسئولة في دعاء النبي (ص) بقوله رب ارني الأشياء كماهي وبقوله رب ارنى الحقحقاو الباطل باطلا (ومن المعلوم انطريق الكشف والشهود هوالتصوف) انما يحصل بالشرائط المخصوصة ويمتنع بحصول احدمن الموانع الخمسة المذكورة (حيث كانت مذكورة في كتبه المطبوعة لم انقلها وهي تمثيل للموانع العلمية بالموانع التي تكون لظهورالصورة فيالمرآةمنعدم استعدادالجسمللمرآتية قبل ان يذوب ويشكل ويصقل لنقص جوهر الانسان وكونعقله بالقوة وصداءالمر آةلكدورة المعاصي والشهوات المانعة عنظهور الحقوميل المرآة عنجهة ماير انظهوره فيها لعدول قلب الانسان عن عالم الحقايق الىمصالح المعاش وكسب الطاعات وصرفالهمة والفكرفيها بالكلية والسدالواقعبين المرآة ومايراه تصويره للحجاب المانع لادراك الحقايق و تجلى الحق من الاعتقادات والتوهمات التيحصلت تقليداوتعصبا وعدماخذمر آتين بوضع مخصوص اذااراه الشخص رؤية قفاه في المرآة لمن لم ينتقل من حقيقة الى اخرى ووقف في بعض المنازل ولم يزدوج بين الصغري والكبري وبين العلم والعمل بوجه خاص، فصل في ان فائدة كل صفة كمالية فىالنفسهى استعدادها بالتصفية والتطهير لفيضان المعارف اعلمان كل مقاممن المقامات الدينيةو كلفضيلة راسخةمنالملكاتالنفسانيةكالعلموالشجاعة والصبروالشكروالكرم

والحلم وغيرها انما ينتظم من ثلثة امورعلوم واحوال واعمال وهذه الامور الثلثة اذاقيس بعض منها بالبعض لاح للمتوقفين في المبادى ان العلوم تراد للاحوال والاحوال تراد للاعمال فالاعمالهي الافضل لانها الغاية الاخيرة (وذلك لان العلوم التي هي المطلوبة لهم عبارة عن العلوم الفرعية العملية وهي التي تراد للعمل ومن علمها ولم يعمل بها لانتيجة لهمنها ولاسعادة بل تالعه اشد) واما اصحاب البصائر فالامر عندهم بالعكس مما ذكر فان الحركات و الاعمال تراد للصفات والاحوال متى تطلب (انما نطلب) للعلوم و المعارف (ولذكر الله اكبر، اقم الصلاة لذكرى) فالافضل العلوم ثم الاحوال ثم الاعمال لان كل مراد لغيره فذلك الغير لامحالة افضل منه فالعلوم (الحقيقية) مطلقاهي الغاية التي لاجلها يطلب ساير الاشياء ... فصل في اثبات التفاضل بين علوم المكاشفة ، ثم بين افضلية معرفة الله بالكشف الشهودي عن سائر المكاشفات و هي علوم المكاشفة ، ثم بين افضلية معرفة الله بالكشف الشهودي عن سائر المكاشفة هو علم التوحيد ووحدة الوجود و رتب سايرها بحسب الفضيلة ومن المعلوم ان علم المكاشفة هو علم التصوف ، بالجمله كتب صدر المتالهين محشونة من كلمات اهل التصوف ومدايحهم وكذلك الفيض قال

فى احياي الاحياء فاعلم انه (علم الاخرة) قسمان علم مكاشفة وعلم معاملة علم الصديقين والمقربين اعنى علم المكاشفة وهو نور يظهر فى القلب عند تطهيره و تزكيته الخو غير ذلك من التصريحات بما لايمكن للعاقل الريب فى كونهما متمسكين بهم و فى ما نقلنا عنهما فى هذا الكتاب كفاية للمنصف ومن ذماه لايكون الامن سمى نفسه بالصوفى بدون الاستحقاق ومن جملة الدلائل الواضحة على عدم ادراكه العبارات الفارسية ايضا وعدم كون الفصل الملحق بحديقة الشيعة فى ذم التصوف من الشيخ احمد الاردبيلى ما استفاده فى صفحة ١٣٠ من نقل قول

ابى بزيد فى المثنوى بان ابا يزيدقال من غلبة السكر لااله الا انا فاعدونان المولوي يعلم ان ابايزيد هو ألله و يعتقد بذلك ونسب الى المقدس الاردبيلي مااستفاده ايضا

وأنااقول من بكون شعوره هكذا أولى بانيقال بأنه قائل بربوبية فرعون لأنه تكلم بكلام فرعون مرارا عندقرائة القرآن ولميقل بانه منحيث لايشعر قالاناربكم الاعلى وتوهم في صفحة ١٣٦ من لفظ بوالحسن المرادمنه المخاطب ومن الاسد حضرة امير المومنين ومن الشيخ ابابكر ومراد المولوى ان السالك وانكان اسدالا بدله من عناية الشيخ وتاييده، ولايلزم من السلب عن شخص سابقية الجذب بحيث يلقى نفسه في الهلاكة بالعشق انلايكون مؤمنالجوازالتقية للمؤمن وكلام المولوى صريح في ايمان ابي طالب لاعتقاده بالشهادتين وصرح فيقوله بانالاظهار موجب لهلاكته بل قتل حضرت الرسول لعدم امكان التحفظ حينئذ فانالاظهار لايكون الالماكانت لمحقيقة وكان هذاالاظهار ونحوه من ما يتخيل لاهل الوهم كونه مدحا للخلفاء من التقية وما توهمه فيصفحة ١٣٣ مين عدم كون المولوي فيزمان الخلفاء وعدم كون التقية بعدهم توهمفاسدلان حكمالبلاد كانمختلفا الىقريب زمانناهذا فيلزومالتقية وعدمها فانالشهيد الاولوالثاني زمانهما كانبعد زمان المولوى بكثير ومع ذلك كان الاطلاع على تشيعهما موحبا لقتلهما و ليسشىء منتلك المدايح الاوهو راجعالى الخلقة وفعلالله اوالمصداق الواقعي من اللفظ اذكلكلام يكون معناه العرفي مخالفا للواقع فهومن الرموز والالغازالتي تعطي مالم يقصد القائل بحسب ارادة الاستعمالية

فانمانقلهقبل هذامن مجيى عمر الى حرب المصطفى منجهة المواثيق لاربط بما بعده من صيرورة امير المومنين على اما ما ومقتدى لاهل الدين معانك قدعر فت ان الامارة على قسمين من عندالله ومن عند الناس ولا استحالة في كون الفاسق بل الكافر امير امن عند الناس ولامدح في اظهار ذلك وممايدل على عدم استقامة فهمه وخروجه عن طريق المناظرة وكون غرضه جلب نظر العوام مايستدل للاثبات او لنفي شيء بعبارات المعاندين لاهل الحق مع علمه بعنادهم و تصريحه بكونهم من الكاذبين والمفترين ومقدمات البرهان لابدان يكون صحيحة مطابقة للواقع فلايصح استدلاله بمايكون قائله كاذبا ومفتريا ولاسيما اذاكان معاندا وكذلك المجادلة بالتي هي احسن لابدفيها من مقدمات تكون مقبولة عند الخصم زائد اعلى كونها مطابقة للواقع وان لم تكن بالتي هي احسن لابدفيها من مقدمات تكون مقبولة عند الخصم زائد اعلى كونها مطابقة للواقع وان لم تكن بالتي هي احسن لابدفيها من مقدمات تكون مقبولة

عند من يناظره ، من هذه الموارد ماذكره في صفحة ١٩٦ و١٩٧ وغير هما من كون مخترع سلسلة الذهب كان سيدعبدالله الذي كان في الماة التاسعة واستدل عليه بماقال

صاحب الطرايق مع عده من الصوفية التي نسب اليهم الكذب و الافتراء وهذا الاستدلال لا يكون الافي مقابلة الذهبية الذين لا يعتقدون ذلك ولم يقل احدمنهم بذلك وقدذ كرت للمنصف في المقدمة ما يكفيه للاطلاع على ذلك و على بطلان ما ينسب الى المشايخ الذين كانوا في زمن الائمة من انهم كانوا يعلمون انفسهم مستغنين عن الائمة مع ان العلامة وغيره من العلماء الحقيقية نسبواعلم التصوف الى الائمة وقالوا فضلاء المشايخ واكابر العلماء كانوا يفتحزون بخدمتهم بل انكر الكرامات التي نقل عن الاولياء في صفحة ٩٩ و ١١٤ و غيرهما بمجرد الاستبعاد كما هوداب اليهود و النصارى من انكار خوارق العادات بالنسبة الى الانبياء الذين لم يومنوا بهم و يتمسكون للانكار بمخالفتها للعقل مع التزامهم بما هوابعد عند العقول المغلوبة للوهم للانبياء الذين آمنو ابهم و ينقلونها على سبيل التسليم للتلقين من الطفولية كذلك هذا الشخص استبعدالكرامات يعلم انهم هم الكاذبون وتوهم ان ابايزيد وتخيل ان كل من سمع نقل هذه الكرامات يعلم انهم هم الكاذبون وتوهم ان ابايزيد

اقتلونی انقلت اناالله ولمیعلم انه لمیقل بهوی نفسه فان قوله کان من قبیل مارمیت اذرمیت ولکن الله رمی بل قال

مالايقوله غالب العوام الجهال من ان الضربة التي ضربت على راس امير المومنين في حال السجدة التي اقرب الحالات الى الله اثرت فكيف الميؤثر السكين في بدن ابي يزيد ولم يعلم ان المعجزات والكرامات صدورها مربوطة بالحكم و المصالح التي لا يعلمها الاالله والراسخون في العلم ولذا اذا امر منصور الدوانقي بقتل حضرة الصادق راى مارأى وانصرف و لكن لم يحصل شيء كذلك لقاتل على بن ابيطالب الميلا و الحسين الميلا وايضا قال

الملامة في شرح التجريد نقل بالتواتر عنه الليلا انه كانسيد الابدال واليه يستند الرجال في معرفة الزهد و التسليك فيه وترتيب احوال الرياضات و ذكر مقامات

العارفين و كان اخشن الناس ما كلا و مليسا ولم يشبع منطعام قط والشهيد الثانى عدالشهيد الاولمن الابدال في مقدمة شرحه للمعة الدمشقية فلاوجه لمان كره في صفحة ٢٢٩ وغيرها من عدم معنى للابدال وعدم كونها في كل زمان بل تناقض ونقل الرواية من حضرة الرضا باثباتها غاية الامر اختصاصها بالاثمة بالنسبة الى من يتخيله العامة من الابدال لابالنسبة الى من تظهر صفاتهم و احوالهم فيه من الشيعة كما ان ما قال

في صفحة ١٧٧ وغيرها من عدم كون الصفوية مخالف للتواتر والتواريخ كما يظهر لمن راجع اليهاان الصفوية لم تحصل لهم السلطنة الابنسرة الصوفية و توسلهم بقبور الاوليا و تلبسهم حين الحرب بقميص الشيخ زاهد وامثال ذلك من التوسلات و يقال لكل واحد منهم المرشد الكامل و كان يبودع كل واحد منهم الرموز واسرارا لولاية والمكاشفة التي وصلت اليهم من ابائهم وجدهم الاعلى اعني حضرة الشيخ صفى الدين الاردبيلي و كان كل واحد منهم يعين من كان من اهل الولاية والتصوف للوزارة ونحوها من المناصب ولاسيما للقيام بعده للسلطنة حتى ان المحقق الكركي كان قائلا بالتصوف و كذلك الشيخ البهائي و مير فندرسكي والداماد و غيرهم ممن كان قائلا بالتصوف و كذلك الشيخ البهائي و مير فندرسكي والداماد و غيرهم ممن يصاحبونه وصرح المجلسي بذلك في اول زاد المعاد بان وصف الصوفية بالصفوة والسلطان بكونهم في مجلسه و كان السلطنة باقية لهم بمعاونة الصوفية الى ان خالف الطلاب وصية السلطان وجعلو اسلطان حسين سلطانا بدلالمن عينه و آذو االفقراء ولذلك انقطعت السلطنة وغلب محمود الافغان قال

اسكندر المنشى لسلطان عباس الكبير فى التاريخ للصفوية الذى سماه بعالم آراى عباسى سلطانعلى ميرزا لماشاهد بنور الولاية شهادته فى صفحة التقدير جمع الصوفية الذين كانو ينصرون الصفوية واخبرهم عن شهادته وجعل اخيه سليمان شان (سلطان اسمعيل) قائما مقامه واودع فى خاطره رموز الاسرار التى كانت شعائر لمراشد اهل بيت الصفوية على حسب ماور ثه من ابيه واجداده، والصوفية الذين طهر الله اعتقادهم اخفوا سلطان اسمعيل وجائوابه مختفيا الى اردبيل و كانوا يحفظونه فى محل بعدمحل حتى مضت اربعون يوما وبعدها لم يروالصلاح فى التوقف فى اردبيل وشاوروامع والدته المحترمة

للتوجه نحوالجيلان ثم ساروابه واخيه معماتين من الملازمين الىجيلان وعلى ماسطر في كتب التواريخ خصوصا حبيب السير دخلوا في ولاية جيلان و توقفوا في الرشت اياما الى اخرماقال وحكى ماوقع في زمان سلطان حسين من كان معاصر اله في فصل الخطاب

على الفقراء الله الهارفين الاجلة على اولياء الله الهل السعادة اكابر الهل الله الهل المولاية كماهو مشهور بحكم المحجة لتخريبهم ايرانهم بالبلية . ممالكهم بالفتنة الحندسية نوليب قبل الدولة الصفوية بحشمته صار و اكبار الاعزة تعالى بمسعاهم على كل دولة تعالى بمسعاهم على كل دولة طغواحيث استغنو ابدعوى الفضيلة صوامع الهل الفقر في كل بلدة

الا انما استكبار اهل الفضيلة ولعنتهم في كلجمع ومجلس وتشنيعهم من حيث فتنة جاههم و كفر انه نعمائه جل شانه لقد صاربرهانا صريحا ومنشأ و اشباه اهل العلم بالله خربوا و اجدادهم كانوايهودا و بعضهم ومن همة الشيخ الصفى تشيعوا و دولته من همة الفقراء قد ولكن بمسعى هؤلاء الذين قد لقد هدمت في ملك اير انهم لهم

( اشارة الى قولة تعالى: ولولا دفعالله الناس بعضهم ببعض لهدمت صوامع و بيع ومساجد يذكرفيها اسمالله حيث يستفاد منه كون المحال التي يذكرفيها اسمالله محترمة و تخريبها مبغوضا في هذه الشريعة المحمديه ولاسيما ما يبنيه الفقراء باسم الصومعة اى الخانقاه وفي الحقيقة هي المعابد التي يجمع الذاكر همه على الحق بالكلية و يخلوبه من الاغيار كما ذكر الشيخ احمد الاردبيلي في آيات الاحكام ان قوله تعالى: و اصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشى المخ نزل في شان الفقراء (الصوفية) الذين كانوفي ذالك الزمان من اصحاب الصفة).

و يومند قدسدت جاه الفضيلة منابع تلك الدولة الموهبية والصوفية هم الدين استقاموا على المجاهدة ظاهرا و باطنا حتى لم يرضوا على سلامة الفسهم دون أصحابهم و اخوانهم كما يظهر لمن راجع الى حالاتهم ولاسيماما

وقع لحضرة نجم الدين الكبرى من تامين الخصم له دون اصحابه و عدم رضائه بذلك ومجاهدته حتى قتل والعجبان صاحب التفتيش زعمان الاقدام في المحاربة ينافي التصوف مع انالذى لايخاف من الموت وقتل النفس وله الجرأة التام على قتل الكفار لكمال تميره الحق منالباطل هوالصوفي لأغيره كما انه توهم في صفحة ١٥٥ كون المكروالحيلة مطلقا من المذمومات ولم يعلم ان الحرب كله خدعة ولاسيما المحاربة مع النفس حتى يصل الى البقاء بعدالفناء والنبوة التعريفية بل الى مرتبة الرسالة وتربية السلاك الى الله فان العبودية جوهرة كنهها الربوبية ، و ما اسخف قوله بعدم كون مرشد و قطب في زمان الصفوية وظهوره بعدهم من ناحية الهند مع عدم امكان انقطاع الولاية عقلا و نقلاكما فيخطبة ٢٠٥ يتواصلون بالولاية والمراد منالشيخ فيكلمات العلماء كالشهيد والشيخ العاملي وصدر المتالهين والفيض هوالمرشد كماصرحوا بذلك وظهور غالب الاولياء و تصانيفهم اظهر من الشمس وكانت للسلاطين كتحفة العباسية. ولاسيما مانقله عن المولوي في صفحة ١٣١ وتوهم صدق عكسه و نسب ذلك العكس اليه وهوان الولى الذي يكون في كلزمان (منازمنة الغيبة) ولايلرم ان يكون بحسب الظاهرمن نسل اميرالمؤمنين هوالامام الحي القائم معانالقائم حي حتى يخرج وكونه منولد فاطمة متفق عليه بين العرفاء فىالمباب السادس والستين و ثلثماة انلله خليفة يخرج وقد امتلاتالارض جورا وظلما فيملؤها قسطا وعدلالولم يبق منالدنياالايوم واحد لطولالله ذلك اليوم حتى يلى هذا الخليفة منعترة رسولااللهم من ولدفاطمة

17 لطيفة اعلم ان التقابل الذي يفهم من تقسيم المفهوم الى الواجبوالممكن والممتنع انما هو بالاعتبار و في التجلى الثانى وظهور الوجود لا في مقام الوجود فان العدم المطلق الذي يكون كالمرآة للوجود المطلق يشتمل على جميع الممكنات و اذا راى الوجود المطلق صورته فيها كانت تلك الصوراعيان الممكنات ولها شيئية ثبوتية في حال عدمها ويحكم عليها بعدم التناهى فهى طهورات وصور للوجود بل ظلال لعلمه ومدلظ لمواذا صار الانسان عدما مطلقا بان ادرك عدم شيئيته فيرى ذاته التي هي العدم المطلق في الوجود في كون كالمرآة للعدم المطلق حيث يظهر وكاظهار النور الظلمة ويكون فان الوجود المواد ويكون

مقابلا له كتقابل المتضائفين و تكون صورته التي براها الانسان الكامل فيمرأة الوجود غير متناهية لعدم تناهىالعدمالمطلق و هيكالصورةالمرئية فيالمر آةلاهي عين الشخص ولاغيره فهي لاوجود واجب ولاعدم ممتنع فكانها امرنسبي اضافي اذا عرفتذلك ظهراك ان مانقلعن الائمة من ان الله خلوعن الخلق والخلق خلوعن الله على تقدير صدوره عنهم يكون المراد منه عدمشيئية الخلق بحسب الحقيقة من قبيل السالبة بانتفاء الموضوع لاانالخلق شيله وجود حقيقي ويكونالوجودالحق فاقداله كيف ولوخلاشي عن الوجود الذي هوذات الحق لم يكن شيئًا وموجودا وفي الاخبار الكثيرة انه في الاشياء كلها، ولايعزب عن علمه مثقال ذرة و علمه ليس زائد اعلى ذاته و لاهي فاقد له لايغا در صغيرة ولاكبيرة الااحصاها فان الاشياء تكون اشياء بظهور الوجود لابانفسها حتى ان الذي يرى ذاتهالعدمية فىمرآةالوجود يكون ظهوراللوجود وصورته التي راىالوجود نفسه في العدم و ظهور الشيء لايكون غيره والالميدل شيء علىشيء لان في كل مايفهم منه شيحتى التصور والتصديق لابدان تكون رابطة ووحدةمع مايدل عليه وايضالم يكن ذالك الشيء ظاهرا وكذلك الباطن والعدمالذي ظهرالوجود فيه وبحسبه لايكون غيرصورة الوجود حقيقة وبحسب اعتباره فينفسه وتقابله للوجود لايكون شيئا حتى يكون الوجود فيهمن قبيل دخول شيءفي شيءولا كونهفي الوجو دمن قبيل كون شيءفي شيءبل عنده وكذلك يظهر ان المراد من وجودالله الواجب الوجود لنفسه الواقع في الباب الثاني عشر و ثلثماة هو ظهورالوجود باعتبار الظاهر بقرينة ماقال مرارا من عدم تعلق الادراك بذات الحق وان مايعلم منه هو ظهوره قال اعلم ان المعلومات ثلثة لارابع لها و هي الوجود المطلق الذي لايتقيد؛ وجود الله تعالى الواجب الوجود لنفسه والمعلوم الاخر العدم المطلق الذي هوعدم لنفسه و هوالذي لايتقيد اصلا وهوالمحال وهو في مقابلة الوجود المطلق فكانا على السواء حتى اواتصفالحكم الوزن عليهما وما من نقيضين متقابلين الاوبينهما فاصل به يتميزكل واحد من الاخر وهوالمانع أن يتصف الواحد بصفة الاخر وهذا الفاصل الذي بين الوجود المطلق والعدم لوحكم الميزان عليه لكان على السواء في المقدارمن غيرزيامة ولانقصان وهذا هوالبرزخ الاعلى و هوبرزخالبرازخ ( فانالتعين الاول منشاء

الامكان والاعتبار) لهوجه الى الوجود ووجه الى العدم فهويقا بل كلواحد من المعلومين بذاته وهوالمعلومالثالثوفيهجميع الممكنات وهىلاتتناهي كماانه كلواحدمن المعلومين بذاتة لايتناهى ولها فيهذالبرزخ اعيان ثابتة منالوجهالذى ينظر اليهاالوجود المطلق ومنهذاالوجه ينطلق عليهااسمالشيء اذا ارادالحق ايجاده قال له كن فيكون وليس له اعيان موجودة من الوجه الذي ينظر اليه منه العدم المطلق ولهذا يقالله كن وكن حرف وجودى فانه لولا انهكائن ماقيل له كن وهذه الممكنات في هذا البرزخ بماهي عليه وماتكون اذا كانت مماتتصف به من الاحوال والاعراض والصفات والاكوان و هذا هوالعالم الذي لايتناهي وماله طرف ينتهي اليه وهوالعامرالذي عمر الارضالتي خلقت من بقية خميرة طينة آدم كإليلا عمارةالصورالظاهرةللرائي في الجسم الصقيل عمارة افاضة ومن هذالبرزخ هو وجودالممكنات وبها يتعلق رؤيةاأأحق للإشياء قبل كونها وكلاانسان ذيخيال وتخيل اذاتخيل امرا ما فان نظره يمتدالي هذاالبرزح وهولايدري انه ناظرذلك الشيء فيهذه الحضرة وهذهالموجودات الممكنات التي اوجدها الحق تعالى هي للاعيان التي يتضمنها هذاالبرزخ بمنزلة الظلالاتللاجسام بل هي الظلالات الحقيقية وهي التي و صفهاالحق سبحانه بالسجود مع سجود اعيانها فمازالت تلك الاعيان ساجدة له قبل وجود ها فلما وجدت ظلالاتها وجدت ساجدةالله تعالى لسجود اعيانها التي وجدت عنها منسماء وارض وشمس وقمر ونجم وجبال وشجر ودواب وكل موجود ثملهذه الظلالات التي ظهرتعن تلك الاعيان الثابتة من حيث ما تكونت اجساما ظلالات اوجدها الحق لها دلالات على معرفة نفسها من اين صدرت ثم انها تمتد معميل النور اكثر من حدالجسم الذي تظهر عنهالي مالايدر كهطولا ومعهداينسب اليه وهوتنبيه ان العين التي في البرزخ التي وجدت عنها لأنهايةلها كماقررناه في تلكالحضرة البرزخية الفاصلة بين الموجود المطلق و العدم المطلق وانت بين هـ ذين الظلالين ذو مقدار فـانت مـ وجـ ود عن حضرة لامقدارلهما ويظهرعنك ظل لامقدارل فامتداده يطلب تلكالحضرة البرزخية

وتلك الحضرة البرزخية هي ظل الوجود المطلق من الاسم النور الذي ينطلق على وجوده فلهذانسميها ظلا ووجود الاعيان ظل لذلك الظل والظلالات المحسوسة ظلالات هذه الموجودات فيالحس ولماكانالظل فيحكمالزوال لافي حكمالثبات وكانتالممكنات وان وجدت فيحكم العدم (لصدق عدم شي اخرحين صدق الوجود عليه فلايكون ذاته وجوداً) سميت ظلالات ليفصل بينها وبين من له الثبات المطلق في الوجود و هو واجب الوجود وبين من لهالثبات المطلق في العدم وهو المحال لتتميز المر انب فالأعيان الموجودات اذا ظهرت ففي هذا البرزخ هي فانه ما ثم حضرة تخرج اليه ففيها تكتسب حالة الوجود والوجـود فيها متناه ماحصل منه والايجاد فيها لاينتهي فما من صورة موجـودة الا والعين الثاتبة عينها والوجود كالثوب عليهافاذا ارادالحق ان يوحي الي ولي من اوليائه بامر ما تجلى الحق في صورة ذلك الأمر لهذه العين التي هي حقيقة ذلك الولى الخاص فيفهم من ذلك التجلي بمجرد المشاهدة مايريدالحق ان يعلمه بهفيجدالولي فينفسه علممالم يكن يعلم كما وجدالنبي ص العلم في الضربة وفي شربه اللبن ومن الاولياء من يشعر بذلك ومنهم من لایشعر به فمن لایشعریقول وجدت فیخاطری امرکذا وکذا و یکون مايقول على حد مايقول فيعرف من يعرف هذالمقام من اى مقام نطق هذاالولى وهواتم ممن لايعرف و تلك حضرة العصمة من الشياطين فهووحي خالص لايشو به مايفسده واناشتبه عليك امرهذاالبرزخ وانت من اهل الله فانظر في قولة تعالى مرج البحرين. يلتقيان بينهما برزخ لايبغيان اي لولاذلك البرزخلم يتميز احدهما عن الاخرولاتكل الامر وادى الى قلب الحقايق فما من متقابلين الا وبينهما برزخ لايبغيان اى لايوصف احدهما بوصف الاخرالذي بهيقع التميز وهومحل دخول الجنة التي لاتنال الابر حمة الله ولهذالايصح ان يكون لهءمل وهو حال الدخول اليهافلاتتصف بانك قددخلت ولابانك خارجوهو خط متوهم يفصل بين خارج الجنة وداخلها فهوكالحال الفاصل بين الوجود والعدم فهولاموجود ولامعدوم فان نسبته الى الوجور وجدت فيهمنه رائحة لكونه ثابتا وان نسبته الى العدم صدقت لانهلاوجودلهاذاعصي اللهقدوفي حقيقته (لان الانسان خلق على صورة الحق وصورة الحق لاتكون هامورة ولا منهية لعرتهافسرت العرة في من خلق عليها) وان اطاع فقدوفي طريقته (التي خلق لها وهي العبادة فانه عبد مقيد بسيده شانه التذلل فما وجدله خلاف ماوجد عليه) لولاالقبول لماكان الوجودله والخلق يطلب بالمعنى خليقته (طبيعته التي هي الخلق على الصورة طبعا و حقيقته التي لحقت بالوجود من حيث قبوله و امتيازه عن المحال فيرى العظمة لنفسه ويصير عاصيا وان راى افتفاره الى الوجود ذلو اطاع فلولا ملاحظة المحال لم يقع منه المعصية).

تعدل به حجة فاعلم حقيقته فكل امر فقد و في سليقته عناية منه اعطاها خليقته له ليطعمه جودا عقيقته عينالتغذي فما اعطاه صورته ان المحال دليل ان نظرت فلا لايقبل الكون والامكان يقبله لذلك فزنا من الاعلى بصورته لوكان للكون(للعالم)مثل عق تكرمة لكنه مفرد والحق ليس له

(الخلق على الصورة ما اعطى العالم ان يعق لعدم من ياكل العقيقة لانها تكون شكر الما انعمه الله من الوجود على هذه الصورة ولذلك لا ينبغى ان ياكل من يعق عنه لئلا يرجع الشكر الى نفسه وجعلها في اليوم السابع اشارة اليه اقتضاء حاله التغدى حينئذ فجعل الله تعالى بدلامن العقيقة التسبيح بحمده شكر اعلى ما انعمه من الخلق على الصورة للعالم الذى هو الانسان الكبير وحضرة محمد صلى بمنزلة نفسه الناطقة و الخلق على الصورة عبارة عن اعطاء الاسماء كلها قيل اى كل الاسماء الالهية المتوجهة على ايجاد العالم من حيث اقتضاء المالوه الاله قال في الباب السادس و الاربعين و ثلثماة و اعلم ان الانسان لماكان مثال الصورة الالهية كالظل للشخص الذى لا يفارقه على كل حال غير انه يظهر للحس تارة ويخفى تارة فاذا خفى فهو معقول فيه و اذا ظهر فهو مشهود بالبص لمن براه فالانسان ازلاو الكامل في الحق معقول فيه كالظل اذا خفى في الشمس فلا يظهر فلم يزل الانسان ازلاو ابدا ولهذا كان مشهود الحقمن كونه موصوفا بان له بصرا فلما مدالظل منه ظهر بصورته الم ترالى ربك كيف مدالظل ولو شاء لجعله ساكنا اى ثابتا في من هوظله فلا يمده الم

فلا يظهر له عين في الوجود الحسى الا لله وحده فلم يزل معالله ولا يزال معالله فهو باق ببقاءالله وماعدا الانسان الكامل فهوباق بابقاءالله ولماسوى الله جسمالعا ام وهو الجسم الكلالصورى فيجوهر الهباء المعقول قبل فيضالروح الألهى لميزل منتشرا غيرمعين اذلم يكن ثم ميزيعينه فحيى جسم العالم به فكما تضمن جسمالعالم اجسام شخصياته كذاك تضمن روحه ارواح شخصياته هوالذي خلفكم من نفس واحدة ومن هنا قال من قال انالروح واحد المين في اشخاص نوع الانسان وان روح زيد هوروح عمرو و ساير اشخاص هذاالنوع ولكن ماحقق صاحب هذاالامل صورة هذاالامل فيه كما لم تكن صورة جسم آدم جسم كل شخص من ذريته وانكان هوالاصلالذي منه ظهرنا و تولدنا كذلك الروحالمدبرة لجسمالعالم باسره كما انك لوقدرت الارض مستوية لا ترى فيها عوجًا ولا امتا وانتشرتالشمس عليها اشرقت بنورها ولم يتميزالنور بعضه عن بعضه ولاحكم بالتجزي ولا بالقسمة ولا على الارض فلما ظهرت البلاد والديار و بدت ظلالات هذه الاشخاص القائمة انقسم النور الشمسي و تمين بعضه عن بعضه لماطر عليه من هذه الصور في الارض و اذا اعتبرت التي ظهر منها هذالنور و هو عينها من حيث انفهاقه عنها قلت الارواح روح واحدة وانما اختلفت بالمحال الشمس كالانوار نورعين واحدة غيران حكم الاختلاف في القوابل مختلف لاختلاف امزجتها وصور اشكالها في باب الخامس والثلثين المسلمون الذين لم يدخلوانقوسهم في تاويل فهم أحد رجلين اما رجل آمن و سلم و جعل علم ذلك اليه الى ان مات و هو المقلد و اما رجل عمل بما علم من فروع الاحكام واعتقدالايمان بماجائت بهالرسل والكتب فكشفاللهعن بصيرته وصيرهذا بصيرة في شانه كما فعل بنبيه و رسوله صلى الله و سلم واهل عنايته فكاشف وابصرو دعا الى الله عزوجل على بصيرة كما قال الله تعالى في حق نبية ص وسلم مخبراله ادعوالى الله على بصيرة اناومن اتبعنى وهولاء همالعلماء باللهالعارفون وان لميكونو ارسلا ولا انبياء فهم على بينة من ربهم في علمهم به و بما جاءِ من عنده و كذلك وصف نفسه بكثير من صفات المخلوقين من المجيى والاتيان والتجلى للاشياء والحدود والحجب والوجة والعين

والا عين واليدين والرضى والكراهة والغضب والفرح والتبشبش وكل خبر صحيح ورد في كتاب وسنة والاخبار اكثرمن ان تحصى ممالايقبلها الا مؤمن بهامن غيرتاويل او بعض ارباب النظر من المؤمنين بتاويل اضطره اليه ايمانه فانظر مرتبة المؤمن ما اعزها ومرتبة اهل الكشف ما اعظمها حيث الحقت اصحابها بالرسل والانبياء الجلا فيما خصوا بهمن العلم الالهي لأن العلماء ورثة الانبياء و ماور ثوادينار اولا در همابل ورثوا العلم يقول صراانا معاشر الانبياء لانورث ما تركنا صدقة فمن كان عنده شيء من هذه الدنيا فليوقفه صدقة على من يراه من الافربين الى الله فهوالنسب الحقيقي اويز هدفيه ولايترك شيئًا يورث عنه أن ارادان يلحق بهم و لايرث احدا.... فاعلم أنه ماثم الأذوات أو جدها الله تعالى فضلا منه عليها قائمة بنفسها ( وانكانت الاعراض التي منها الموت والاعمال بل الاكوان كلهاغير قائمة بنفسها ولابدلهامن محل قائم بنفسه بالاخرة باعتبار) وكل ما وصفت به فنسب واضافات بينها وبين الحق من حيث ما وصفت فاذا اوجدالموجدقيل فيه انه قادر على الايجاد ولولا ذاكما اوجد واذاخص الممكن بامر دون غيره ممايجوزان يقوم بهقيل مريد ولولا ذلك ماخصمه بهذا دون غيره وسبب هذاكله انها تعطيه حقيقة الممكن فالممكنات اعطت هذهالنسب فافهم ان كنت ذالب ونظرالهي وكشفرحماني ( فيخطبة ٢٢٨ كلمعروف بنفسة مصنوع و كلقائم في سواهمعلول) وقدقررنافي البَاب الذي قبل هذا ان مآخذ العلوم من طرق مختلفة و هي السمع و البص والشم واللمس والطعم والعقل من حيث ضرورياته وهو مايدركه بنفسه من غير قوة أخرى ومن حيث فكرالصحيح ايضا مما يرجع الى طرق الحواس او الضروريات والبديهات لا غير،فذلك يسمى علما والامور العارضة الحاصل عنها العلوم ايضاً ترجع البي هذه الاصول لاتنفك عنها و أنما سميت عوارض من أجل أن العادة في أدراك الألوان أن اللمس لأيدر كبها و انما يدركها البصر فاذا ادركها الاكمه باللمس وقدراينا ذلك فقد عرض لحاسة. اللمس ماليس من حقيقتها في العادة ان تدركه و كذلك سائرالطرق اذا عرض لِها وزاقُ ماليس من شانها على المعادة أن يدرك بها يقال فيه عن ض لها و النما. ت فعل الله هذا تنبيها لنا انه ماثم حقيقة كما يزعم اهل النظر لاينفذ فيها الاقتدار الالهى بل تلك الحقيقة انماهي بجعل الله لهاعلى تلك الصور وانها ماادركت الاشياء المربوط ادراكها بها من كونها بص اولا غيرذاك يقول الله بل بجعلنا فيدرك جميع العلوم كلها بحقيقة واحدة من هنمالحقايق اذا شاءالحق فلهذا قلنا عرض أنها أرراك مالم تجرالعارة بأوراكها أياه فتعلم قطعا الله عزوجل قديكون مما يعرص لها أن تعلم وأن ترى من ليس كمثله شي وان كانت الأدراكات لم تدوك شيئا قطالا و مثله اشياء كثيرة من جميع المدركات ولم ينف سبحلنه عن إواكمه قوم من القوى التي خلقها الااليصر فقال لاتدر كه الابصار... ولكن في إولية الاحداك (أول ماندركه من الاشياء) سرعجيب في نفي المماثلة له فقد ادرك المدرك من لامثل له عنده فيقيسه عليه وكون ذلك المدرك يقبل لذا ته المثل اولايقبله حكم آخر زائد على كونه مدركا يحتاج اليه في الادراك ان كنت ذافطنة بل نقول ان التوسع الالهي يقتضى ان لامثل في الاعيان الموجودة وان المثلية امر معقول متوهم فانه لوكانت المثلية. صحيحة ما امتاز شيء عن شيءِ ممايقال هو مثله فذلك الذي امتاز بهالشيء عن الشيء هو عين ذلك الشيء ومالم يمتز بهعن غيره فما هوالاعين واحدة فان قلت رايناه مفترقا مفارقا ينفصل هذا عن هذا مع كونه يماثله في الحد والحقيقة يقال

لهانت الغالط فان الذي وقع به الانفصال هو المعبر عنه بانه تلك العين و مالم يقع به الانفصال هو الذي توهمت انه مثل وهذامن اغمض مسائل هذا الباب فما ثم

مثل اصلاولا يقدر على انكار الامثال ولكن بالحدود لاغير ولهذا نطلق المثلية من حيث التحقيقة الجامعة المعقولة لاالموجودة فالأمثال معقولة لاموجودة فنقول في الانسان انه حيوان ناطق بلاشك وان زيد اليس هوعين عمرومن حيث صورته وهوعين عمرومن حيث انسانيته لاغيره اصلا واذالم يكن غيره في انسانيته فليس مثله بل هوهو فان حقيقة الانسانية لاتتبعض بل هي في كل انسان بعينها لا يجزئيتها فلا مثل لهاوهكذا جميع المعقليق كلها فلم تصح المثلية اذا جملتها غير عين المثل فزيدليس مثل عمر و من حيث انسانيته بلهوهو وليس زيد مثل عمر وفي صورته فان الفرقان بينهما ظاهر ولولا الفارق لالتبس زيد بعمرو ولم تكن معرفة بالاشياء فما درك المدرك اي شي ادرك الامن ليس كمثله الميس كمثله شي وذلك لان الاصل الذي نرجع اليه في وجودنا وهو الله تعالى ليس كمثله

شيء فلابكون مايوجد عنه الاعلى حقيقة انهلامثل لهفانه كيف يخلق مالاتعطيه صفته و حقيقته لاتفبل المثل فلابدان بكون كل جوهر فرن في العالم لايقبل المثل ان كنت ذافطنة ولب فانه ليس في الاله حقيقة تقبل المثل فلوكان قبول المثل موجودا في العالم لاستند في وجوده من ذلك الوجه الى غير حقيقة الهية وماثم موجد الاالله ولامثل الهفمافي الوجود شي له مثل يل كل موجود متميز عن غيره بحقيقتة قال في موضع آخر فاعلم ان للحق سبحانه في القلوب تحليين التجلى الاول في الكثائف و هو تجليه في الصور التي تدركها الابصار والخيال مثل رؤية الحق في النوم فاراه في صورة تشبه الصور المدركة بالحس وقد قال ليس كمثله شيء فيزيل هذا العلم من قلبك تقيد الحق بهذه الصور التي تجلى لك في عبادتك أذ قال لك رسوله (س) عنه تعالى لاعن هواه في الهوى اعبد الله كان وهي تعطى الحقايق قان رسول الله (س) فاته ما قال لمن

قال المومن حقا فماحقيقة ايمانك فقال كانى انظر الى عرش ربى بارزافاتى بكان و الرؤية و قال له رسول الله (س) عرفت فالزم، (فيه ايماء الى ان كلعمل اوصاحب اوجب زيادة مقام او كمال فى الشخص لزم ملازمته)، فشهد له بالمعرفة فى مقام القلب برؤية الصور المثالية والصفات بالصفات لاالحقيقة بالحقيقة وهذا هو التجلى الاخرفان تجلى الخيال الطف من تجلى الحس مما لايتقارب ولهذا يسرع اليه التقلب من حال الى حال كما هو باطن الانسان كذلك يكون ظاهره فى النشاة الاخرة و قدوردان فى الجنة سوقا لايباع فيه ولايشترى لكنه مجلى الصور فمن اشتهى صورة دخل فيها كالذى هو باطن الانسان اليوم فاذا جعل العابد معبوده بحيث يراه كانه انزله من قلبه منزلة من يراه ببصره من غيران بكون هناك صورة من خارج كما كانت فى تجلى المنام فاذا حديده هذا التخيل والحق لاحدله سبحانه يتقيد به فطهره علم الخشية وهو الحجر الذى ذكرناه من تقييد الحدود فطهر القلب انماهو بالخشية من مثل هذا التشبيه والتقييد اذليس كمثله شى الحدود فطهر القلب انماهو بالخشية من مثل هذا التشبيه والتقييد اذليس كمثله شى

١٣ - لطيفة في عدم صدور شيء الا عن سببه لابمجرد التخيل والاعتقاد اعلمان لكل شيء سببا خاصا لا يحصل ذلك الشيء الامنه والالحصل كل شيمن

كُل شيءولزم الترجيح بلامرجح كما فيقوله تعالى: وآتيناه من كُل شيءسببا ؛ فاثبع سبباً ؛ فانمقتضي الحكمة يكون كذلك فلاترتفع الاسباب في الواقع وان ارتفعت في نطرالسالك اذافني عنهاوعن نفسه وغابت عنه جميع الامور الخارجة عنه حتى ظواهر جوازحه ومايطرء على باطنه من العوارض ذاهبا الهربه بحيث لم ير الاالحق حالالامقاما ذاهبافيه فان الوارد الذي يردمن الله بغير تعمل وجلب يسمى حالالحوله عن صفة ذاته الي ذاته والي صفةالشواكونه فيمعرض التغير والانتقال مالم يتمكن فيه ولم يصرمقاماله بحيث يصير مالكاليه وغالبا على تلك الحال ولذا قديصدر الشطح عمن بكون مغلوب الحال وتظهر منه الاسرار وخوارق العادات كثير المشاهدة قدرةالواحد القهار وعدمرؤية الاسباب وحكمة جعلها ولكن صاحب المقام يحفظ الاسرار وآواب الشرع ونواميس الالهية فيجريان الامور بالاسباب بمقتضى الحكمة في وضع الاسباب وجعل الاحكام لها ولذلك لايمكن رفعها وردهاوايجان مسبباتها بدونها اذاكان الجعل بالحكمة لاالقدرة التي هيجاعلها ابيالله ان يجرى الامور الاباسبابها وعدممنا فاة طلب المسببات من الاسباب للتوكل على الله فانه منصفات القلب ورؤية اعطاء الحق المسببات منحجب الاسباب في الباب التاسع عشرو ثلثماة منكان حقيقته انيكون مقيد الأبصح انيكون مطلقا بوجهمن الوجوه مادامت عينه فان التقييد صفة نفسيةله ومن كانت حقيقته ان يكون مطلقا فلايقبل التقييدجملة واحدة فانه صفته النفسية ان يكون مطلقا لكن ليس في قوة المقيد ان يقبل الاطلاق لان صفته العجزوان يستصحبه الحفظ الالهي لبقاء عينه فالافتقار يلزمه وللمطلق ان يقيدنفسها أنشاء وانلايقيدهاانشاءفان ذلك منصفة كونهمطلقااطلاق مشيئة ومنهنا اوجب الحق على نفسه و دخل تحتالعهد لعبده

فقال فى الوجوب كتب ربكم على نفسه الرحمة اى اوجب فهو الموجب على نفسه ما اوجب على نفسه ما اوجب على نفسه ما اوجب عليه غيره ذلك فيكون مقيدا بغيره فقيد نفسه لعبيده رحمة بهمولطفا حقيا وقال فى العهد واوفوا بعهدى اوف بعهد كم فكلفهم وكاف نفسه لما قام الدليل عندهم

بصدقه في فيله ذكر لهمذاك تا فيسالهم سبحافه و تعالى ولكن هذا كله إعنى دخوله في المتقييد لعباده من كونه الهالا من كونه ذاتا فان الذات غنية عن العالمين والملك ماهو غنى عن الملك اذلولا الملك ماصح اسم الملك في المرتبة اعطت التقييد لاذات المحق جل و تعالى فالمخلوق كما يطلب الخالق من كونه مخلوقا كذلك الخالق يطلب المخلوق من كونه خالف الاترى العالم لماكان له العدم من نفسه لم يطلب الخالق ولا المعدم فان العدم له من الوفاع بالعهد ولماكان الصخلوق بهده المثابة لذلك تعشق بالاسباب ولم يتمكن له الا الميل اليها طبعا فانه وجود عن سبب وهو الله تعالى ولهذا ايضا

وضع الحق الاسباب في العالم لأنه سبحانه علم انه لايصح اسم الخالق وجود او تقديراً الابالمخلوق وجودا و تقديرا و كذلك كل اسم الهي يطلب الكون مثل المنفور والمالك والشكور والرحيم وغير ذلك من الاسماء فمن هناوضع الاسباب وظهر العلم سروطا بعض ببعض فلم تنبت سنبلة الاعن زارع وارض و مطروا مر بالاستسقاء اذاعدم المطر تثبيتا منه في قلوب عباده لوجود الاسباب ولهذالم يمكلف عباده قط الخروج عن السبب فانه لا تقتضيه حقيقته وانماعين لهسببا دون سبب فقال

له اناسببك فعلى فاعتمدو توكل كما وردعلى فتوكلوا أن كنتم مؤمنين فالرجل من اثبت الاسباب فانه لونفاها ما عرف الله ولاعرف نفسه

وقال (ص) منعرف نفسه فقد عرف ربه ولم يقل عرف ذات ربه فان ذات الربلها العنى على الاطلاق وانى للمقيد بمعرفة المطلق (فكيف بما فوق المطلق والمقيد) والرب يطلب المربوب بلاشك قفيه رائحة التقييد فبهذا عرف المخلوق ربه ولذلك امره ان يعلم لا الله الاهومن كونه الهالان الآله يطلب المالوه وذات الحق غنية عن الاضافة فلا تتقيد فاثبات الاسباب ادل دليل على معرفة المثبت لها بربه ومن رفعها رقع ما الايصح رفعه ومن فاثبات الاسباب ادل دليل على معرفة المثبت لها بربه ومن رفعها رقع ما الايصح رفعه ومن ولفع المناب سيى الديم المناب من كفر بالاسباب من كفر بالاسباب في عزل من ولادالله فقد الماء الادب و كذب في عزل ذلك الوالى فانظر ما اجهل من كفر بالاسباب

وقال بتركها ومنترك ماقرره الحق فهومنازع لاعبد وجاهل لاعالم انتهي كالامه فظهران كمال المعرفة والعكمة يقتضي التوجه الىالاسباب وتعظيمها من حيثانها من تشؤون الحق وتعظيمها تعظيمه ومن حيت انالتخلق باخلاقالة والخلافة عنه موجب لاحراء الامور على طبق مااجر إهالله تعالى بتوسط الاسباب فإن العارف الحقيقي متوجه اليهبالكلية لامن حيث اسمخاص وصفة مخصوصة اثباتا ونفيابل من حيث اطلاقة الذاتي فان الاطلاق تارة يعتبر وصفا للحق باعتبار غناه الذاتي وعدم تحدده و تعينه لكونه متعيتا بنفس ذاته التي لأثاني لهاواخرى لنوره باعتبار شموله وسعة رحمته وفيضه الفائض عنه بالذات و انكان يتخصص التوجمه قهرا بارتباطه الذي هو عين ذات المتوجه وكذلك مشاهدته وانكان بعين الحق فانالمطلوب هوالعلم بالمحق و العرفان لانفسه ووجوده الذى تكون الاشياء كلها شئوناله ولايباين منهشىء ومع كل شيء لابالمقارته لاستحالة تحصيل الحاصل توجها تاماجمليا بحيث لوذهل عنه باستيلاء التجلي عليه لهيزل عنهفي نفسالامر ويكون نافيالساير التوجهات والمرادات وانكانت القوى تظهر فيمقاممعرفة الحقايق وتدبير المصالح منحيث هي وبحسبها لأمن ذاتها وحقيقتها وتكون فيمقام الذات مطلقا منها ولاتتغير بالعوارض لكونه معتدلا بين الاسماء و الصفات وماشياعلى الصراطالمستقيم من الحق الى كلشيء فلايظهر الاسرار والخوارق الابصيرورته مامورا حنالة الارشاد فظهرمماذ كرنا انالشخص مالميكن بحسب الذات اوشيء منهسبالشيء من الاشياء بالفطرة كتفوس الانبياء للخيرات وبعض النفوس الخبيثة لبعض الشروراو بالكسب والمجاهدة والرياضة بحيث يتصل بسبب ذلك الشيء بنحو التعلق اوالتحلق اوالتحقق اويحيط بهويملك التصرف فيه بليوجد ويجعله تئانا منشئونه لايمكن لمه التأثير في ذلك الشي بان يوجده بمجرد التصور و تلقين النفس اوالتخيل الأ فيماكان المتصور والنخيل سبباله كالحركات والحالات الحاصلة بسبب احدهما اوكليهما عادة ومما يدل على عدم صدورشي الامن سبه وعلته

الضاكمون الجعل والعلية بين الوجودات الظهورية دون المهيات، والموجود الظهوري متقوم بعلته وحكاية وربط وشانله بحيث لاينتك عنها ولايتحقق بعونها فان

التحقق بدونها موجب لخروجه عن نفسه لعدم كونه ربطا وحكاية لهاحينناذ هف ولذلك لاتتجاوز الحكاية و الاشارة عنه لكونه حقيقة الحكاية لاحكاية له زايدة على ذاته عن ذات الحق وايضا لا يمكن العلم النام اليقيني الغير المتغير بهوية شيء وحقيقته الامن جهة العلم بعلته حضورا ومن هنا قال الله لاتكونوا من الذين نسور االله فانسيهم انفسهم وقال رسوله من عرف نفسه فقد عرف ربهولهذا لاينسب الرائي حينئذ شيئًا من افعال الحق وصفاته الى ذاته المعدومة بالذات بل ينسب الكل الي وجهالله الذي لهمن فيض الحق ويكون علمه فعليا منشاء للمعلوم لكون العلم بالسبب كذلك عين السببو انكان متفاوتا بحسب مراتب السبب روحاو نفسا وجسدافان فيعلم اليقين الذي عبارةعن الاستقرار عندالمطلوب بالتعلق صورته المثالية من بدايات انوار توحيدالافعال وفي عين اليقين ظاهره وشهودعينه والاستقر ارعند المطلوب بالتخلق بحيث يخرق حجاب العلم الذي يكون بصورة زائدة مطابقة للمعلوم وفي حق اليقين استيتلاء تجلى الحقيقة بحيث لاتبقى ظلمةذات العبدو يصير محمولالا يحتاج الي كلفة حمل صفة اليقين وتو ابعهو يكون استقراره بالتحقق وفيبر داليقين احدية جمع الشيء المدرك المشتملة على الامور الطاهرة والباطنة منه باحدية الجمع المشتملة على المدارك الظاهرة والباطنة والروحانية و الواحدية والاحدية الصائرة بالتجلي الكمالي الجمعي الاحدى قلبامستوى الحق موصوفا بماوسعني (لايسعني) ارضى ولاسمائي ووسعني (ولكن يسعني) قلب عبدي المؤمن لعدم بقاءشيء من عينه واثن ه وحينئذيفني علمهفيعلم الحقالذي هوعين ذانهو يكتسب القوىالجسمانية والروحانية كلها وصفالتجلي الاطلاقي وتطلق عناسرالتقيد ويستوى على عرش الوجود فالقوى الظاهرة تدرك ماتدركه القوى الباطنة وبالعكس بلتدرك كل قوة ماتدركه الاخرى لاستهلاك احكام الكثرة وصيرورة ظاهره متحدامع باطنه فمايراه هذاالعبد من الحقايق وصورها الظاهرة والملكوت والملك لايلزم انيراه غيره ممن لميخرج منرق القيود والجحب ولم يواجه وجهه جانب الحق والحقيقة كما ان من لا يكون مواجها للمرآة لايرى مايراه المواجه لها فلا يصح بعض ماذكره في تفسير الميزان في صفحة ٢٤٤

حيت قالمن المملوم وقوع افعال خارقه للعادة الجارية، للمشاهدة والنقل فقلما يوجدمنا من لم يشاهد شيئامن خوارق الافعال ولم ينقل اليهشيء من ذلك قليل او كثير الاان البحث الدقيق في كثير منها يبن رجوعها الى الاسباب الطبيعية العادية فكثير من هذ الافعال الخارقة يتقوى بهااصحابها بالاعتياد والتمرين كاكل السموم وحمل الاثقال والمشيعلي حبل ممدود في الهواء إلى غيرذاك وكثير منها تتكي على اسباب طبيعية مخفية على الناس مجهولة لهم كمن يدخل النار ولايحترق بهامنجهة طلاية الطلق ببدنه اويكتب كتابا لاخط عليه ولايقر أه الاصاحبه وانما كتب بمايع لايظهر الااذاعرض الكتاب على النار اليغيرذاك وكثيرمنها يحصل بحركات سريعة تخفي على الحس لسرعتها فلابري الحسب الاانهقدوقع منغير سببطبيعي كالخوارق التي ياتي بها اصحاب الشعبذة فهذه كلها مستندة الى اسباب عادية مخفية على حسنا او مقدورة لنا لكن بعض هذه الخوارق لايجلل: الى الاسباب الطبيعية الجارية على العادة كالاخبار عن بعض المغيبات وخاصة مايقع منها في المستقبل وكاعمال الحب و البغض والعقد و الحل والتنويم والتمريض وعقدالنوم والاحضار والتحريكات بالارادة ممايقع من ارباب الرياضات و هي امور غيرقابلة للإنكار شاهدنا بعضا منها ونقل الينا بعض آخر نقلا لايطعن فيه والتامل التام فيطرق الرياضات المعطية لهذه الخوارق والتجارب العلمي في اعمالهم واراداتهم يوجب القول بانها مستندة الى فوة الأرادة والايمان بالتاثير على تشتت انواعها فالارادة تابعة للعلم والاذعان السابق عليه فربما توجد على اطلاقها وربما توجد عند وجود شرائط خاصة ككتابة شيء خاص بمدادخاص في مكان خاص في بعض اعمال الحب والبغض اونصب المرآة حيال وجهطفل خاص عند احضار الروح اوقرائة عوذة خاصة الىغير ذلك فجميع ذلك شرائط لحصول الارادة الفاعلة فالعلم اذاتم علما قاطعا اعطى للحواس مشاهدة ماقاطع به وتمكنكان تختبر صحة ذلك بان تلقن نفسك انشيئاكذا اوشخصاكذا حاض عندك تشاهده بحاستك تمتخيله بحيثلاتشك فيهولا تلتفت الىعدمه ولاالي شيء غيره فانك تجده امامكعلي ماتريد وربماتوجد فيالاثار معالجة بعض الاطبار الامراض المهلكة بتلقين الصحة على المريض واذكان الامر على هذا فلوقويت الارادة امكنها انتوثرفي غير الانسان المريد نظيرما توجده فينفس الإنسان المريد امامن غير شرط وقيد اومع شيء من الشرائطو

يتبن بمامرامور احدها انالملاك في هذا التاثير تحقق العلم الجازم من صاحب خرق العادة وامامطابقة هذا العلم للخارج فغير لازم كماكان يعتقدا صحاب تسخير الكواكب من الارواح المتعلقة بالاجرام الفلكية و يمكن ان يكون من هذا القبيل الملائكة و الشيلطين النبين يستخرج اصحاب الدعوات و العزائم اسمائهم و يدعون بهاعلى طرق خاصة عندهم و كذلك مليعتقده اصحاب احضار الارواح من احضار الروح فلادليل لهم على ازيد من حضورها في خيالهم اوحواسهم دون الخارج والالرآه كل من حضر عندهم و لكل حس طبيعي و بمتنحل شبهة اخرى في احضار روح من هو حي في حال اليقظة مشغول باهره من غير ان يشعر به والواحد من الانسان ليس له الاروح واحدة و به تنحل ايضا شبه اخرى وهي ان الروح جوهر مجرد لانسبة الهائي زمان ومكان دون زمان ومكان، و به تنحل ايضا اليضا

شبهة ثالثةوهي ان الروح الواحدة ربما تحض عنداحد بغير الصورة التي تحضربها عند آخر وبه تنحل ايضا .

شبهة رابعة وهى الارواح ربماتكذب عند الاحضار فى اخبارها وربمايكذب بعضها بعضا فالجواب عن الجميع ان الروح انماتحضر فى مشاعر الشخص المحضر لافى الخارج منها على مانحس بالاشياء المادية الطبيعية ثانيها ان صاحب هذه الارادة الموثرة ربما يعتمد فى ارادته على قوة نفسه و ثبات انيته كعالب اصحاب الرياضات فى ارادتهم فتكون لامحالة محدودة القوة مقيدة الاثر عند المريد وفى الخارج وربما يعتمد فيه على ربه كالانبياء و الاوليا. من اصحاب العبود بقلله و ارباب الميقين بالله فهم لا يريدون شيئا الالربهم وبربهم فهى ارادة غير محدودة ولامقيدة والقسم الثانى ان اثرت فى مقام التحدى سميت آية و معجزة وان تحققت فى غير مقلم التحدى سميت كرامة واستجابة دعوقان كانت مع معاء والقسم الاول ان كان بالاستخيار والاستنصار من جن اوروح اونحومسمى كيانة وان كان بدعوة اوعزيمة اونحوذلك سمى سحرا ثالثها ان الامر حيث كان دائر امدار الارادة فى قوتها وهى على مراتب من القوة والضعف امكن ان يبطل بعضها اثر دائر امدار الارادة فى قوتها وهى على مراتب من القوة والضعف امكن ان يبطل بعضها اثر الهمض كتقابل السحر و المعجزة اوان لايوثر بعض النفوس فى بعض اذا كانت مختلفة

فى مراتب القوة انتهى كللامه وفيه مالا يخفى من الانظار الاول ان الارادة والايمان بالتاثير فى الاشياء الغير المربوطة بهما لا يصير ان سببا للتاثير فى الاشياء بحصولها او التغير فيها من دون ان يفعل الشخص بتوسط حركات اعضائه شيئًا منهما اومماله سببية لهما مالم تكن الارادة مستولية ونافذة فى المبادى وعلل تلك الاشياء ولم تكن ايضا

موجبة للدعاء ممن كههذا الاستيلاء بحيث يجيب دعوته كيف ولو كان مجرد التصور والتخيل والارادة سببا لايجادالاشياء لبطل تاثير الاشياء بعضها في بعض ولم تكن المناسبة والارتباط لازمة بين العلة والمعلول ويقال لكل شيء سببية لكلشيء ولكن لتاثير كل من الاشياء في غير ما يحصل منهمانع كما توهم هذا القائل حيث راى ان ارادة غلب الاشخاص لا تؤثر في وقوع المراد ولا من الذي توثر ارادته يحصل كل ما اراد في عالم الدنيا ان المانع هو العلم بالخلاف او وجود ارادة افوى من تلك الارادة معانا نعلم بالوجد ان والمشاهدة ان غالب الارادات لا تاثير لهافي وقوع المراد وعدم تاثيرها ليس مستندا الى المانع بل الى عدم المقتضى مثلا الشخص الذي ولده مشرف على الموت يريد جداصحته ولايكون لارادت هاثير و قديقع الخارق لبعض الاولياء من غير ارادته في الظاهر ولا علم منه كما صارت العصاء ثعبانا لحضرة موسى نعم اذا كان تخيل سبب خوف او مرضمثلا يمكن ارتفاعه با بر اد تخيل آخر مقابل لذلك التخيل على المتخيل حتى يرتفع من شكل الموجب لذلك الشي فيرتفع وايضا

ظهر مماذ كرنا انالايمان بشى اوشخص لا يوجب وقوع الخوارق والالوقعت من كلمدع آمن به اشخاص لمؤمنيه ولم تقع من الاولياء والانبياء لغير المومنين بهم معانه قدلايقع بعض الخوارق للمومنين بهمو كثيرا ماوقعت من الانبياء والاولياء للمنكرين والمعاندين لهم الثانى ان كلماله وجود خارجى بحيث يحسه بعض الاشخاص ببص وصمعه وغير ذلك من الحواس لايلزمان يحسه كل من له الحس الطبيعى كذلك لجواز ان يحدد البص اوساير الحواس لشخص بحيث يرى صاحبه و يحس شيئامن المغيبات الملكوتية ولكن لا يحسبه من يجاوره ويقارنه في عالم الملك كما ورداذا اراد الشبعبد خيرا فتح عينى ولكن لا يحسبه من يجاوره ويقارنه في عالم الملك كما ورداذا اراد الشبعبد خيرا فتح عينى قال بالهون عائبا بالايمان الحضوري فقال باليها الذين

آمنوا آمنوا بلبالدخول في السلم كما قال ابراهيم اسلمت (ذاتي) لرب العالمين وكان الرسول برىجبرتيل ويسمع كلامالله والذين كانوامعه منالاصحابلابرونهولايسمعون ذلك الكلام الاحضرة اميرالمومنين وبعض اخرفي بعض الاحيان بلاذاظهر شيء من الملكوت في الجسم الصافي من هذا العالم كالهواءِ لايلزم ان يراه كل من كان حاضراً فى ذلك المكان لكون رؤيته مشروطة بشرائط مخصوصة كما ان كلمن كان حاضرا عندالمرآة لايري الصورة فيها الابشرائط مخصوصة منالمحاذات والتوجه وغير ذلكو لوكانت رؤية جبرئيل مثلا بصورة حاصلة في الحس فقط بمجر والتخيل من دون ان يكون لها وجود خارجي كماتوهمه لرآهالرسول كلما تصوره وتخيله وسمع كلام الله اذا اراد بحسب الظاهرولم يكن لانتظار الوحي ونزول جبرئيل والتاخيرونزول التدريجي معني وكل ذلك مخالف الايات و الاخبار و الضروري من الاديان الثالث أنه لم يشعربان مايري ويحس ويدرك لاتدخل حقيقته فيالحس والادراك بلظهوره وصورته علىحسب مايظهر فيهلاعلى ماهوعليه فينفسه ولذلك يمكن كون رؤبة الاشخاص المختلفة لشيء واحد مختلفة بل رؤية شخص واحد لشيء واحد مختلفة فيحالات مختلفة و ايضا يمكن ظهور الروح المجردة عن الزمان و المكان و تمثلها في مواضع متعددة في آن واحد على حسب استعداد الرائي معان الاشكال بان الروح الواحدة المجردة عن الزمان والهمكان كيف يحضر فيمواضع متعددة بصور مختلفة لايرتفع الابماقلنا من امكان تمثل حقيقة واحدة بصور مختلفة خارجيةكانت اوذهنية و الالم تكن نسبة الاحضار الى نفس تلك الروح الواحدة صحيحة بوجه من الوجوه ولم تكن التصورات والتخيلات تصورات وتخيلات لها هففانه نسب الاحضار في المشاعر المتعددة الينفس تلك الروح الواحدة كماان صعود الشخص بالدخول في الملكوت ورؤية الاشياء الملكوتية ممكن والارتباط بالامو رالملكوتية واستفادةالاخبار والتاييدات منها بدون صعود الشخص ولأنزولها ايضا ممكنلان خيال الانسان روزنة من الخيال المنفصل غايةالامر انالشواغلاالحسية منجانب الظاهر تمنع الشخص من ان يدرك الامور المثالية فاذاكان له مقام الجمعية بحيث

لايشغله شان الحس عن شان الخيال اوار تفعت شواغله الحسية التي هي موانع الأدراك من ذلك الجانب يقع الادراك بالخيال وتنزل مدركاته الى الحس المشترك وتصير محسوسة من جانب الباطن والاخبارات والرؤيا الصادقة شاهدة على ذلك لاستحالة التصادف واستواء نسبة التخيل والتصور الى الكاذبة منهاو الصادقة فلوكان وقوع الصادقة بمجرد التخيل التصور لكانت كلها صادقة وليس الفارق الاادراك مافي الخارج عن الخيال كما ان الفارق بين بعض انواع السحر والمعجزة لا يكون الا بكون المعجزة واقعة في خارج الخيال والحس دون ذلك النوع من السحر كماقال

تعالى وسحروا اعين للناس حيث يدل على ان السحرة تصرفوا في نظر الناس من الحضار باسماء اوغيرها ولكن قال

فيحق المعجزة فاذا هي حية فانقلب المنظور فيه بالأذن الالهي اي الامرالالهي الذي عبارة عن سره الساري في الاشياء ، وتجرد الاولياء والانبياء من غيرهم فبه يفعلون بحسب نفس الامر لافلب النظر فقط مع كون المنظور فيه على ماهو عليه ولا الأيقاع بالاسباب الجزئيه او بالاسماء اللفظية اوالكتبية و بهذا السروالولاية يعرفون الله ويعبدونه ويحمده كلشيء فهو الشاهد والمشهود والعابدوالمعبود والحامدوالمحمود لانه يتعالى ان يدرك الابه ومالم يدرك شيء لايمكن الاشارة اليه نعم كل من الموجودات يعبدالله في السرالا الانسان الكامل الذي صاربالكلية سرافانه يمبده سراو علانية غائبا و شاهد اوهو المومن بالله والعابد له حقيقة دون غيره لكون المومن مناسماءالله ولا يتحقق به كما ينبغى الاخليفته لسريان حكم السر في جميع قواه فكانها ترى المعبودو اماالسرفيراه بالحقيقة بلالبرار الذين همالمتوسطون في السلوك يعبر عن مشاهدتهم بكانها الرؤية الاشعار بالاثنينية ومعهايصدق لنترانى وعبادالله حيثلم يبقفيهمالا سرالربوبية لاحراقهم بالعشق كل ماعدا الحقيشربون منعين بحرالوجود المطلق ويفجرونها للجريان حيثشائوافانهم مفيضون للكلمن غاية الكمال ويصدق فيحقهم بكعرفتك الرابع ما تخيله من بطلان .قول الحكماء بالنفوس الفلكية حيث لم يدرك بر اهينهم القاطعه واتبع

الذين ينفون الحقايق بالاهواء ولم يلتفت الى ان عدم الوجدان لا يدل على عدم الوجود وكذلك مايتوهمون من انتساب اختلاف مسقط الاجسام في المواضع المختلفة الىحركة الارضحيثالم يشعروا بالعوارض الموجبةلذلك ومنالمقررات المعلومةان الزمان يكون مقداراللحر كةوالحركةايضالا تحقق لهابدون الزمان لكون اجزائها سابقة ولاحقة ولهاحد من السرعة والبطوء الذين لا يتحققان الابالاضافة وبالزمان الذي هوميزان التقدير والنسبة والسبق واللحوق الزماني وحيثان كلا منالزمان والحركة يتوقف علىالاخرلابدان يكونالزمان بعينهو حقيقته حركة منالحركات التي لاا مرع منهاولااوسعولاا بسط ولأ يمكن انتزيد سرعتها ولاانتنقص ولذلك لايمكن ان يزيد على الجسم الذي تتحقق به الحركة الزمانية رلاان ينقص منهشيء ولاان يتزلزل كلهاوجر تعلكون كلواحد من هذه الامورموجيالحصول الحركات المختلفة بالسرعة والبطوء الذين لايتحققان الابعد تحقق الزمان المصحح للنسبة بينهما ضرورة كون الواحد الذي يقاس به الاشياء المجانسة والمناسبة لهلابدان يكون ابسط واشمل منكل تلك الاشياء حتى تقدربه وايضا لذلك ولكون الجسم الذي يتحقق بحركته الزمان محدد اللجهات المادية لاالملكوتية الغير المتناهية فانه منحيث كونه فاصلا وبرزخامحكوم بحكمي طرفيه بلمنجهته المادية ايضانهاية وليسمتناهيا بحيث تكونله نهاية زائدة على ذاته ومحيط بكل الامكنة التييمكن وقوع الحركة فيهابالسرعة والبطوء بحيث لاجهة خارجة منه حتى يتحرك ذلك الجسم اليها الابدان تكون تلك الحركة المحققة للزمان وضعية لااينية وارادية صادرة عن نفس لاطبيعية ولافسرية لأن الطبيعة لاتهرب عماطلبه من الاوضاع وحيثلاطبع فلاقس أيضًا. فحركته مصححة لحركات ساير الاجسام و أزمانها .

قال تعالى خلق السموات والارض وما بينهما في ستذايام فالايام التيكانت متحققة قبل خلقة الارض وغيرها مماذكر لايمكن ان تكون مقادير حركة الارض والسموات بلهذا اليوم مقدار لحركة العرش وليس في مقابل الليل فان افاضة العالى لمادونه بالدوام يوم و انما الاستتارمن الافاضة يقع لمن هودون المستفيض لتوجه المستفيض الى المفيض

كماان اشراق الشمس للارض لاينقطع والاستتارانمايكون لمنوقع في ظل الارض وايضا وضع الارض للانام وجعل معيشتهم فيها ينافي سيرها دور الشمس المجعولة في السموات المرفوعة و كذلك جعل الخليفة في الارض و خلقة الانسان من الطين والسموات من الدخان وغير ذلك من الاشارات مثل وترى الشمس اذا طلعت اى صعدت تز اور الخ ان الله ياتي بالشمس من المشرق واما الايات التي استدل بها لكون هذه الحركة اليومية للارض مثل وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر مر السحاب اى صعوداً فهي غير دالة عليها ان الم نقل بدلالتها على عدمها حيث تدل على ان تلك الحركة لا يحسبها كل من له شانية ان يخاطب به فكيف يمكن ان يكون المراد منها ماهو المشهور المعتقد للجمهور وايضامرور السحاب لا يكون دورية بل يكون المراد منها ماهو المشهور المعتقد للجمهور وايضامرور السحاب لا يكون دورية بل يكون بالصعود اولاو بالسيلان والجريان بحيث تحصل منه الاثمار والنبات والحيوان ثانيا نعم ترى جبال الحقائق كلها تحسبها جامدة لاتسير الى الأنوار والنبات والحيوان ثانيا نعم ترى جبال الحقائق كلها تحسبها جامدة لاتسير الى الله ولا بجذبها اولا اثر ولا ثمر لها بل لاذات اذا ظهر سلطان الالوهية وايضا .

لا تناسب حركة الجبال كذلك لحفظ ميدان الارض ولا لتوقيتها ليوم مخصوص كماقال

تعالى يوم نسير الجبال وترى الارض بارزة فحشرناهم فلم نغادر منهم احداالى غير ذلك من المفاسد التى تلزم من هذه التوهمات والتحقيق ان لبعض النفوس بحسب الفطرة اوبالكسب والرياضات انصالات بالمبادى وعلل الاشياء بحيث لايتائر منها اذاار تفعت رتبته منها ولم يتقيد بها ويوثر فيها ان وصل الى رتبة محيطة ومستولية على مباديها والعلل الموثرة فيها حيث تصير تلك العلل من شئونه فبالرياضة يمكن ان ينجرد الشخص من الامور المادية الارضية والتقيد بها ويحصل له الارتفاع من النار فلا تؤثر فيه النار وان ارتفع بحيث وصل الى النفوس الجزئية المثالية يحصل له الارتباط بالاجنة والشياطين؛ ان كانت رياضاته امور اغير موافقة لاوامر الانبياء والاولياء ومخالفة لاحكامهم وعدم كونها طاعة لهم و الارتباط بالنفوس السعيدة و الملائكة الجزئية والكلية ان كانت اعماله و رياضاته موافقة لهم والساحر قديتصرف في نظر الحضار ويقلب الإنظار باسماء

أوغيرها والانبياء يقلبون المنظور البه بالامر الالهي فان المعرفة الالهية أوالروحية والعقلية اذاكملت تتصور بصورة ملكوتية مطابقة لهاولكن هذمالمعرفةوالعلمالتامبشيء لاتحصل الامن العلم بعلته لعدم حصول العلم بذوات الاسباب حقيقة الامن قبل العلم باسبابها ؛ وربما تتادى من الملكوت الى الملك في مظهر حسى كالهواءِ المحافي فيكون ذلك المظهر كالمرآة الحاكي لها ؛ كما انهاف تتمثل وتدخل من الباطن في الحواس لامن الظاهر ويقال لهاالهور قليائية وقدتصير صورامجسمة مادية يدركهاكل منكانت لــه المشاعر الحسية كاحياء الاموات وما شابهه باذن من الله ؛ فانالامر يتنزل و يتصعد و يبرز ويكمن و يبسط بالمد ويقبض ؛ فالاجسام ترجع الى النفوس ولاسيماالا بدان التيظهرت منها فيعود كل بدن الي نفسه مقبورافيهااليان يخرج منها ويظهر والعود الى العناصر هو اظهارها بعد توفيها و اخذها بالكلية ؛ والنفس الناطقة المجردة لاتحصل الالمن مات بالاختيار وخرج من الدنيا قبل الموت الطبيعي فانها القلب الذي لازمه الأدراك التفكري الذيهو الخروج من الظلمات الى النور والعلم الحضوري الذي لأبدله الشعور بذاته ولاينفك عزالروح الكلي الألهي بخلاف ساير النفوس فانها يبطل استعدادها للاتصال بالروح الكلي بالموت الطبيعي وتنقطع عنالروح بالكلية باعتبار التشريع و لذلك وردا خرجوا قلوبكم من الدنيا من قبل ان تخرج ابدانكم منها فانها ان لم تكن بالقوة في الابدان و كانت بالفعل مجردة لم يكن معنى لاخراجها من الدنيا حيثكانت مجردة ولم تكن فيها حتى تخرج منها بل يستفاد من هذاالكلام ان الخيال الذي في الانسان فعليته هي الارتباط بعالم المثال وله ادراك ما فيهمن قبيل صاحب بيت له روزنة الى بيت اخراانه واقع فيه كاملا اللهم الاان يقال بانه عدالبرزخ منالدنيا فيهذا الكلام؛و بالتوجه و التقكر التام فيالايات الملكوتية والانوار الالهية يخرج القلب من الدنيا الى الاخرة ومن تحت البدن الى فوقة بل عندمليك مقتدر ولايمتنع تمثل الانوار التي تجردت عن المواد بعدماكانت فيهاو انتقالها اليها و ان كانت الأنوار المجررة لذاتهاءن المواد ممتنعة عن التمثل والانتقال ١٤ ـ لطيفة اعلم ان الموجودات كلهامتوجهة الى الحق سايرة اليه بالفطرة وهو الدين الفطرى الذي لأبخلوعنه شيء،

كمافي قوله تعالى «اتيناطائعين» نعممن غلب عليه الوهم من شياطين الجنو الانس ، يتوهم انقطاعه وعدم رجوعه الى الله ؛ وفي مقابله الانسان السالك بالعلم والاختيار بالتوجه الى شعائرالله واعلامه التي بها يتوجه اليه تعالى وبتعظيمها برؤية عظمة الله فيها و الانقلاب اليهابحيث لميبق للالتفات الى الغير حتى نفسه أثرو مجال فأنها من تقوى القلوب من ان يتاثر من الغيرا ويتوجه اليهو اذن الله ان ترفع تلك البيوت بذلك التعظيم و يذكن فيهااسمه فانمايري منهافي الحقيقة ذات القلب وارتفاعه وهو بعينه اسممن اسماءالشفي باب المعبود من الكافي عن ابيعبدالله من عبدالله بالتوهم فقد كفر ومن عبدالاسم دون المعني فقد كفرو من عبدالاسم والمعنى فقداشرك ومن عبدالمعنى بايقاع الاسماء عليه بصفاته التي وصفبها نفسه فعقدعليهقلبه ونطق لسانه فيسره وعلانيته فاولئك اصحاب امير المومنين حقاوفي بعض الروايات من عبدالاسم دون المسى فقداشرك (كفر)ومن عبدالمسمى بدون الاسم فقدتوهم ومن عبدالاسم والمسمى فقد اشرك ومن عبدالمسمى بايقاع الاسم عليه فذلك هوالتوحيد. وانماقلنابرجوع الكلاليه بحسب الفطرة لأن كل صادرعن موطن لامر عارض لابدان يعود اليه الاان تتغير فطرته وينقطع من اصله ؛ والعارض المزاحم فيما نحن فيهلا يكون الابحسب بعض الاعتبارات والمداراك الوهمية دون الاعتبارات والمدارك العقلية التي باعتارها ايضا

# ترجع تلكك الاعتبارات والتوهمات الىمعدنه ولذا

قال الله مامن دابة الا هو اخذ بناصيتها ، اينما تكونوايات بكم الله جميعا قدعلم كل اناس مشربهم وارسل الرسل للهداية واخراج الناس من الظلمات الى النور وبين انه نور السموات والارض ومن لم يجعل الله له نورافماله من نوروالنور ظاهر بالذات ومظهر للغير وانما الكمال هو الرجوع بالعلم والارادة الى المبادى حتى يصل الى المحيوب الحقيقى والمقصد الاصلى ويشاهد النور ويتحقق به ويصير باقيا ببقاء الله بحسب ادراكه وارادته زائدا على بقاء الموضوع الذى يعتبر فى كل حركة ولا سيما الحركة الجوهرية اذ مايتبدل عليه فيها يكون من العوارض التى لامدخلية لها فى ذاته و تشخصه وكماله فاستبقوا المخيرات اى المقربات الى الله حتى تصلوا الى السرالذى عندكم من الله فيه تعرفونه وبه

تحصل لكم جميع المراتب والافعال فان فوق الكمال ان يرجع الكامل من الحق بعد الوصول بنحو الظلية له تعالى فيحصل العالم من امتداده وظهوره وبه يمدالحق الخلقو كان باطنه غيبا منيعالايدرك فان حقيقة صورة الظل غائب وقائم بالشخص الذي امتدعنه الظل ويكون شأنامن شئونه وباقيا ببقاء الله بحيث لازوال اهو يحيط بالكل وتتصورو تتمثل متى شاء كيف شاء الذي خلقك فسواك فعدلك في اى صورة ماشاء ركبك

قال محيى الدين اعلم ان الاجابة من الله لامانع له بخلاف اجابة الانسان فان الهوى والنفس والشيطان والدنيا تمنعه منها ولهذاجي والاستجابة الموضوعة للمبالغة والشدة ولذلك قال تعالى تعليمالنا واياك نستعين فلهذا

قال في هذا الباب ، صل فقد نويت وصالك فقدقدم الارادة منه لذلك فقال صل فاذا تعملت في الوصلة فذاك عين وصلته بك فلذلك جعلها نية لاعملا

قالرسولالله (ص) يقول الله تعالى من تقرب الى شبر اتقربت اليه ذراعا وهذاقرب مخصوص يرجع الى مانتقرب اليه سبحانه به من الاعمال والاحوال فان قرب العام قوله تعالى و وتحن اقرب اليه من حبل الوريد و نحن اقرب اليه منكم ولكن لا تبصرون فضاعف القرب فان الذراع ضعف للشبراى قوله صل هوقرب

ثم تقريب اليه شبر افتبدى الثانك ما تقربت اليه الابه لانه لولاما دعاك وبين طريق القربة واخذ بناصيتك فيها ما تمكن الث ان تعرف القربة واوعرفتها لم يكن الثحول ولافوة الابه ولما كان القرب بالسلوك والسفر اليه لذلك كان من صفته النور لنهتدى به في الطريق كما

قال تعالى جعل لكم النجوم لتهتدو ابها في ظلمات البروهو السلوك الظاهر بالاعمال البدنية والبحر وهو السلوك الباطن المعنوى بالاعمال النفسية فاصحاب هذا الباب معارفهم مكتسبة لاموهوبة و اكلهم من تحت اقدامهم اى من كسبهم لها و اجتهادهم في تحصيلها و لولاما ارادهم الحق لذلك ماوفقهم و استعملهم حين طرد غيرهم ودعاهم بامر فحرمهم الوصول بحرمانه اياهم استعمال الاسباب التي جعلها طريقا الى الوصول من حضرة القرب ولذلك بشرهم فقال صلفقد نويت وصالك فسبقت لهم العناية فسلكوا من عمرهم النعلين وانعا وضعتا وهم الذين امرهم الله بلباس النعلين في الصلاة اذكان القاعد لإيلبس النعلين وانعا وضعتا

للماشى فيها فدل ان المصلى يمشى في صلاته و مناجاة ربه في الآيات التي يناجيه فيها منز لامنز لاكل آية منزل وحال فقال لهم يابني آدم خذو ازينتكم عند كل مسجد

قال الصاحب لما نزلت هذه الآية امرنافيها بالصلاة في النعلين فكان ذلك تنبيها من الله تعالى للمصلى انه يمشى على منازل ما يتلوه في صلاته من سور القران اذكانت السورهي المنازل لغة وقيل لموسى المنازل لغة وقيل لموسى المنازل لغة وقيل لموسى المنازل اخلع نعليك اى قدوصلت المنزل فانه كلمه الله بغير واسطة بكلامه سبحانه بلاتر جمان ولذلك اكده في التعريف لنا بالمصدر فقال تعالى و كلم الله موسى تكليما ومن وصل الى المنزل خلع نعليه فبانت رتبة المصلى بالنعلين وما معنى المناجاة في الصلاة وانهاليست بمعنى الكلام الذى حصل لموسى ع فانه

قال في المصلى يناجى والمناجاة فعل فاعلين فلابد من لباس النعلين اذكان المصلى مترددابين حقيقتين والتردد بين امرين يعطى المشى بينهما بالمعنى دل عليه باللفط لباس النعلين ودل عليه قول الله تعالى بترجمة النبي والمنافئ عنه قسمت الصلاة بينى وبين عبدى نصفين فنصفهالى ونصفها لعبدى ولعبدى ماسأل

ثمقال يقول العبد الحمدلله رب العالمين فوصفه ان العبدمع نفسه في قوله الحمدلله رب العالمين يسمع خالقه ومناحيه

ثمير حل العبد من منزل قوله الى منزل سمعه ليسمع ما يجيبه الحق تعالى على قوله وهذا هوالسفر فلهذا لبس تعليه ليسلك بهما الطريق الذى بين هذين المنزلين فاذار حل الى منزل سمعه سمع الحق يقول له حمدنى عبدى فيرحل من منزل سمعه الى منزل قوله فيقول الرحمن الرحيم فاذا فرغ رحل الى منزل سمعه فاذا فرغ ولا

ثمله رحلة اخرى من حال قيامه في الصلاة الى حال ركوعه فيرحل من صفة القيومية الى صفة العظمة في قدر على من صفة القيومية الى صفة العظيم وبحمده

ثمير فعوهومن مقام رحلته من مقام التعظيم الى مقام النيابة فيقول سمعالله لمن حمده قال النبي (ص)ان الله

قال على لسان عبده سمع الله لمن حمدة فقولواربنا لك ألحمد فلهذا جعلنا الرفع

مناال كوع نيابة عن الحق ورجوعا الى القيومة فاذا سجداندرجت العظمة في الرفعة الالهية في الماحد سبحان ربى الاعلى و بحمده فان السجود بناقش العلو فاذا خلص العلوالله تمرفع رأسه من السجود واستوى جالسًا وهوقوله الرئحين على العرش استوى فيقول رب اغفرلى وارحمنى واهدنى وارزقنى واجبرنى وعافنى واعف عنى فهذه كلها منازل ومناهل فى الصلوة فعلافهو مسافر من حال الى حال فمن كان حاله السفر دائما كيف لا قالله البس نعليك اى استعن في سيرك بالكتاب والسنة وهى زينة كل مسجد فان احوال الصلاة وما يطرع فيها من كلام الله وما يتعرض فى ذلك من الشبه فى غوامض الايات المتلوة وكون يطرع فيها من كلام الله فى قبلته فيجده فهذه كلها بمنزلة الشوك والوعر الذى يكون بالطريق ولاسيما طريق التكليف ف المربلباس النعلين ليتقى بهماماذ كرناه من الاذى القدمى السالك اللتين هماء بارة عن ظاهره و باطنه فلهذا جعلناهما الكتاب و السنه واما نعلا موسى فليستاهذه فانه

قال له ربه اخلع نعليك انك بالوادى المقدس فروينا انهما كانتاس جلد حماوميت فجمعت ثلاثة اشياء الشي الواحد الجلد وهو ظاهر الامراى لاتقف مع الظاهر في كل الاحوال والثانى البلادة فانها منسوبة الى الحمار والثالث كونه ميتا غير مذكى والموت الجهل واذا كنت ميتالا تعقل ما تقول ولاما يقال لك والمناجى لابدان يكون بصفة من يعقل ما يقول و بقال له في كون عمل القلب فطنا بمواقع الكلام غواصاعلى المعانى التى يقصدها من يناجيه بها فاذا فرغمن صلاته سلم على من حضر سلام القادم من عندر به الى قومه بما اتحفه به فقد نبهتك على سرلباس النعلين في الصلاة ؛ قال في الباب الخامس و ثلثما قوالخمسين الم تكن ارض الله و اسعة فتها جر وافيها ولم يقل منها ولا اليها فهي ارض الله سواء سكنها من يعبده اومن يستكبر عن عبادته ياعبادى ان ارضى واسعة فا ياى فاعبدون وقال

في غير هذا الموطن اعبدواالله واعبد واربكم فمن عرف قدر هذه الاضافة الى المتكلم عرف قدرما بين الاضافتين وان كان المقصود بالمبادة واحدا فضيق في توسعه في اضافتهم

الى المتكلم ووسع في اضافتهم الى الاسم وهنا اسرار الأيعلمه الامن يعلم الامر على ماهو على ماهو على المتكلم ووسع في اضافتهم الى الاسم وهنا الفتح معان مكة اشرف البقاع وانها بيت الذي يحج اليه من مشارق الإرض ومغاربها والكن امر وعظم الاجر لمن يها جرمنها من اجل ساكنيها فلما فتحها الله واسكنها المومنين من عباده

قاللاهجرة بعدالفتح فمن فتحالله عليه رآه في كلشياوعين كل شيء فلم يهاجر لأنه غير فاقد فان ها جرفعن أمره فيها جربه منهاليه عنامره مثل خروجه الى اداء الصلوة فيمسجد الجماعه ومثل خروجه اليمكة اوفي السعي على العيال فهذا كله ليس بهجرة على الحقيقة وانما هيسياحة عن امرالهي على شهود (محقق و كشف عياني معن اليقينوحقه فانالم يكن علىشهور ولاكانه شهودفماهو مطلوبنا فيهذا الموضع فانادني مرتبة الاحسان ان تعبدالله كانك تراه (صفاته بصفاته لاحقيقته بعلم اليقين دون المشاهدة التيهي فيمقام الروح ومافوقه بليكون بالتصديق النفسالي الجملي اوالمعنى انوجود العبدكماكان حكاية عنالله ولايرى الاوجودهفكانه يراه وانلميكن يراه لعدم ذاتهفضلا عن رؤيته فانهير اهاى تحققه يكون برؤية الحق وعلمه واعتباره) ولما خلق الله الانسان الكامل بالصورتين الموجود بالنشاتين الذي جمعالله لهبين الاسمين الاول والاخرو اعطاه الحكمين فيالظاهر والباطن ليكون بكلشيء عليماخلقة منترابالارض انزلموجود خلق ليس ورائتها وراءكما انعليس وراءالله مرمي فجعل مسكنه في اشرف الاماكن وهو النقطة التي يستقن عليها عمدالخيمة وجمل العرش المحيط مكان الاستواء الرحماني كما يلية ببجلاله اعلاما بالارتباط الالهي الذي بين العرش والارض ومابينهما من مراتب العالم المتحيز العام للمساحات من الافلاك والاركان فجميع العالم فيجوف العرشالا الارض فانها مقر السرير فلمااراه الله ان يخلقنا لعبادته قرب الطريق علينا فخلقنا في ترابوهو الارض التي جعلها الله ذلولاو العبادة الذلة فنحن الاذلاء بالاصل لانشبه من خلق نورامن النوو و إمن بالعبادة فبعدت عليهم الشقة لبعد الاصل مماة عاهم اليهم اليه من عبادته فان النورلهالعزة مالهالذلة فمن عنايةالله بنالماكان المطلوب منخلقنا عبادته انقرب علينار

الطريق بانخلقنا من الارض التي امرنا ان نعبده فيها ولما عبدمنا من عبد غيرالله غارالله ان يعبد في ارضه غيره

فقال وقضى ربك الاتعبدوا الااياه اى حكم فماعبد من عبد غير الله اللهذا الحكم فلم يعبد الاالله وان اخطئوا فى النسبة اذكان لله فى كل شىء وجه خاص به ثبت ذلك الشىء فما خرج احد عن عبادة الله ولما اراد الله النيميز بين من عبده على الاختصاص وبين من عبده فى الاشياء امر بالهجرة من الاماكن الارضية التى يعبد الله فيهافى الاعيان ليميز الله الخبيث من الطيب فالخبيث من عبد الله فى الاغيار والطيب هو الذى عبد الله لافى الاغيار وجعل تعالى هذه الارض محلا للخلافة فهى دار ملكه و موضع نائبه الظاهر باحكام اسمائه فمنها خلقنا وفيها اسكننا احياء وامواتا ومنها يخرجنا بالبعث فى النشاة الاخرى حتى لاتفار قناال بادة حيث كنادنيا و آخرة وان كانت الاخرة ليست بدار تكليف و لكنها دار عبادة فمن لم بزل منامشاهد الما خلق له فى الدنيا و الاخرة فذلك هو العبد الكامل المقصود من العالم النائب عن العالم كله وحفظ به على العالم وجوده

ثملتعلمان ارض بدنك هى الارض الحقيقية الواسطة التى امرك الحق ان تعبده فيها وذلك لانه ما امرك ان تعبده في ارضه الامادام روحك يسكن ارض بدنك وجعلها واسعة لما وسعته من القوى والمعانى التى لا توجد الافى هذه الارض البدنية الانسانية و اماقوله فتها جروافيها فانها محل للهوى ومحل للعقل فتها جروامن ارض الهوى منها الى ارض العقل منها وانت فى هذا كله فيها ما خرجت عنها فان استعملك الهوى ارداك و هلكت وان استعملك العقل الدى بيده سراج الشرع نجوت وانجاك الله فان العقل السليم المبرأ من صفات النقص والشبه هو الذى فتح الله عين بصيرته لادراك الامور على ماهى عليه فعاملها بطريق الاستحقاق فاعطى كل ذى حق حقه ومن لم يعبد الله فى ارض بدنه الواسعة فما عبد الله فى ارض بدنه الواسعة فما عبد الله فى ارضه التى خلق منها فان الله في ارض من طين

تمجمل نسله من سلالة من ما مهين وهو الماء الذي نبع من هذه الارض البدنية و المتقرفي رحم المرأة

ثم سواه فبعد تسوية ارض البدن و قبوله الاشتعال بما فيه من الرطوبة والحرارة نفخ الله فيه فاشتعل فكان ذلك الاشتعال روحا فما خرج الامنه فمنه خلق و جعل العقل في هذه النشاة نظير القمر في الارض نورا يستضاء به ولكن ماله ذلك النفوذ بالحجب المانعة من البيوت والجدران والاكنة وجعل الشرع لهذا العقل في هذه الارض البدنية سراجا فاضائت زوايا هذه الارض بنورا لسراج فاعطى من العلم بهامما فيها مالم بعطه نور العقل الذي بمنزلة القمر ثم يعيدنا فيها يعنى في النشاة الاخرى ايضا

كماخلقنا فيها ويخرجنا اخراجا لمشاهدته كما انشأنا منها واخرجنا لعادته فخلق ارواحنا من ارض ابداننافي الدنيا لعبادته واسكننا ارض ابداننا في الاخرة لمشاهدته ان كنا سعداء كما امنابه في النشاة الاولى لما اعتنى بناو الحال مثل الحال سواعفي تقسيم الخلق فيذلك وكذلك يكونون غداوالموت بينالنشأتين حالة برزخية تعمرالارواح فيها اجسادا برزخية خيالية مثلمااعمرتها فيالنوم وهي اجساد متولدة عن هذه الاجسام الترابية فانالخيال قوةمن قواها فما برحت ارواحها منها ومنمات فقدقامت قيامتهوهي القيامة الجزئية وهوقوله وفيها نعيدكم فاذافهمت القيامة الجزئية بموت هذا الشخص المعين علمت القيمة العامة لكل ميت كانعليها فانمدة البرزخ هي للنشأة الاخرة بمنزلة حمل المرأة الجنين في بطنها ينشئه الله نشأ بعدنشء فتختلف عليه اطوار النشء الي ان يولد يومالقيامة فلهذا فيلفى الميت انهاذامات قامت فيامتهاى ابتداء فيهظهور نشأة الاخرى في البرزخ الي يوم البعث من البرزخ كما يبعث من البطن الي الارض بالولادة فتدبير نشأة بدنه فيالارض زمان كونهفي البرزخ ليسويه ويعدله علىغير مثال سبق مماينبغي للدار الاخرةفيعبده فيهااعني فيارض نشأتهالاخراوية عبادةذاتية لاعبادة تكليف فانالكشف يمنعه ان يكون عبدالغير من يستحق ان يكون له عبداكما ينال هذاالمقام رجال الله هنا فتعبده كانك تراه منحيث بصرك لان القلب وسعه منحيث العلم بالشوقلبك محجوبان يدركه بصرك فانهفى الباطن منك فتعبدالله كانك تراه في ذاتك فتراه بعين بصيرتكو كانك تراهمن حيث بصرك فتجمع في عبادتك بين الصورتين بين مايستحقه تعالى من العبادة في الخيال وبين ما يستحقه من العبادة في غير موطن الخيال فتعبده مطلقا و مقيدا وليس

ذلك لغين هذه النشاة فلهذا جعل هذه النشأة المومنة حرمه المحرم وبيته المعظم فكل من في الوجود من المخلوقات يعبدالله على الغيب الا الانسان الكامل المؤمن فانه يعبده على المشاهدة ولأيكمل العبد الا بالايمان فلهالنور الساطع بل هوالنور الساطع الذي يزيل كلظلمة فاذاعبده على الشهادةر آهجميع قواه فماقام بعبادته غيره ولاينبغي انيقوم بها سواه فما تممن حصل له هذا المقام الاالمومن الانساني فانهما كان مؤمنا الابربه فانه سبحانه المؤمن و اعلم انك اذالم تكن بهذه المنزلة و مالك قدم في هذه الدرجة فإناا ولك على مايحصل لك بهالدرجة العلياوهوان تعلمانالله ماخلق الخلق علىمزاج واحد بلجعله متفاوت المراج وقدحصل المصرطريق الحق انالانسان مرآة اخيه فيرى منهمالايراه الشخص من نفسه في غيره قعلم قبحها انكانت فبيحة اوحسنها إن كانت ذات حسن واعلم إن المرائي مختلفة الاشكال وانها تصيرالمرئي عندالرائي بحسب شكلها من طول وعرض واستواء وعوج واستدارة ونقص وزيادة وتعددو كل شيء يعطيه شكل تلك المرآة وقد علمت انالرسل اعدل الناس مراجا لقبولهم وسالات ربهم وان الحق مهما تجلي اكفي مرآة قلبكفانما تظهره مرآتك على قدر مزاجها وصورة شكلها وقدعلمت نزولكعن االمدرجة التي صحت لمحمدوآله في العلم بربه في نشاته فالزم الايمان والاتباع واجعله المامك مثل المرزآة التي تنطر فيه صورتك وصورة غيرك ققد تدرك منهمالم تدركه من حيث نظر إي في من اتك هذا قال صدر الدين في فك العزيري

المعاد يقع على ضروب متعددة احدها اعادة الصورة المركبة من اجزاء مخصوصة بعدافتراق تلك الاجزاء وجمعها على نحوهيئتها الاولى واعادتها لاتصال روجها بها باتصال تدبير مقوم لتلك الصورة ممكن اياها من التصرف الذي يقتضيه استعدادها واستعداد الروح من حيثها في جلب المنافع ودفع المضار الخصيصين بتلك الصورة وروجها ؛ و للى هذا النوع الاشارة بقوله تعالى : ليحسب الانسان إن لن نجمع عظامه ، بلي قادر بن على ان نسوى بنانه و نحوذ لك ما اشار اليه الشريعة بإن تلك الاجزاء ثلبتة في معادنها الميحين نسوى بنانه و نحوذ لك ما اشار اليه الشريعة بإن تلك الاجزاء ثلبتة في معادنها الميحين

ورد الأمن بردها الى محل اجتماعها بالموجبات المقتضية اجتماعها اولا لكن اجتماع الاول موقوف على تعيين الاجزاء من الكليات وهذا الاجتماع تاليف من الكناء من الكليات وهذا الاجتماع تاليف من المحتماع المنابعة ال

سبحانه: و هوالذي يبدء الخلق ثم يعيده؛ وهواهون عليه اذا عادة التاليف من الاجتراء المُوجودة اهون من انشاء اجزاء هي مستهلكة الوجود في الكليات ثم الشروع في تاليفها ؛ وهوقوله وهواهون عليه ؛ انماهو بالنظر الي نفس القضية من حيثهي ( بلبالقيّاس الى الفاعلُ الصورى الطبيعي الذي من شان فعله الاحتياج الى المأدة ) لابالنظر الى الحق سبحانه فانه لايصعب ولايعتاص عليه شي والكون فعله الأبداع من غير سبق مثال سابق ينشى عليه بـلاه في كل حين ابداع من غير مثال سابق عليه ودائما فعله ابتدائي؛ كما بدئكم تعودون؛ ولقد علمتم النشاة الاولى بانهالم تكن لهاالمادةو المتعلق ولاالمثال السابق والالنقل الكلام الى ايجاد ذلك المثال وتلك المادة والذي تعلق الفعل بـ م حتى ينتهى الى مالايكون مسبوقابشى وكان مبدعا؛ فلولا تذكرون ان الاعادة كالابداء والموجودات كلها قائمات بالحق وشئونه الفاعلية فيجميع الاحيان ولم يكنشي منها بالنسبةاليه تعالى وشئونه فائمابالمادة ومستهلكة فيهاكما يزعماصحاب الحس فلايخرج منحيطته ولايختلط بغيره بلكلها محفوظةعنده ولدى شئونه ولاسيما المومنين في اواخر مجلدالاول من تهذيب الاحكام عن ابي بصير

قالسئات اباعبدالله عنارواح المومنين

فقال في الجنة على صور ابدانهم الورايته لقلت فلان وفي بعض الايات وقع الجواب منطريق اتبات الغايدة واللابدان والاشخاص اطرار امتجددة من النطقة و العلقة والمضغة وغيرها وان لكل متحرك ومتجدد غاية ينتهي المها ،ان الى ربك المنتهي) والتوع الاخر من الاعادة وهو بطريق حراسة الصورة المركبة من انفاك اجزائها مع معاوفة الزوح لها لعدم استعداد الضورة لقيام الحيوة فها المستلزمة وللاقبال على تدبير تلك الصورة وميك

هذا الروح لكماله ؛لكسب الصورة زمان تدبير الها صفة من صفات البقاء الذي تقتضيه ذاته فان البقاء صفة ذات الأرواح وايضا

فاناعراض الروح عن تدبيره تلك الصورة التى فارقها واقباله على تدبير مظهر آخر واستغرافه فيه حتى استلزم ذلك الاعراض انفكاك اجزاء تلك الصورة و تحللها انما ذلك لضعفه وعجزه عن الجمع بين الطرفين اعنى الجمع بين ملاحظة عالم الدنيا والعالم الذى انتقل اليه وإما امثال هذه الارواح الكلية المقدسة الكاملة فانها لا يشغلها شأن عن شأن ولا يحجبها عالم من عالم لانها ليست محبوسة فى البرزخ بللها تمكن من الظهور فى هذا العالم متى شائت فلم يعرض عن هذا العالم بكل وجه وقد تحققنا ذلك وشاهدناه و راينا جماعة قد شاهد و اذلك وكان شيخنا رضى الله تعالى عنه يجتمع بالنبى (ص) ومن شاءمن هذه صفته من المنتقلين الى دار الاخرة متى شاءمن ليل اونها روجربت ذلك غير مرة وهذا النوع هو الذى اشار بقوله (ص)

انالله حرم على الرض ان تأكل اجساد الانبياء وموجبه ماقلت من بركة مصاحبة الروح المقدس ذلك الجسد واكتسابه صفة من صفات بقائه مع عدم اعراضه عنه بالكلية بعدم فارقة حال تدبيره له فمثل هذا الجسد المحروس من الانفكاك حتى امد بقوة وامر بكسبه ضربا من الاعتدال اتصلت به الحيوة واستعد لعود اقبال الروح اليه بالتدبير وهذا النوع من الاعادة كانت اعادة عزير والنوع الاخر من الاعادة وهوان الصورة المركبة وان انفكت اجزائها وتحللت الاعراض اللازمة فان جواهرها محفوظة عندالله في عالم من عوالمه يشهده اهل الكشف في امر عامل لهاهو المعبر عنه بعجب الذنب وهو نفس جسمية تلك الصورة لكن من حيث قيام الروح الحيواني وجميع قواه المزاجى بذلك الجزء الجسماني ومتى شاء الحق اعادتها ضمالي تلك القوى وجوهر تلك الاجزاء الجسمانية اعراضا الجسمانية اعراضا الحاضر وخاصية هذا الاجتماع الثاني وما يتصل به من الاجتماع الوقت و الحال الحاضر وخاصية هذا الاجتماع الثاني وما يتصل به من الاجتماع الاول و التدبير المتقدم ومن هذا القبيل كان اعادة حمار نتا يج الصفات الناتجة من الاجتماع الاول و التدبير المتقدم ومن هذا القبيل كان اعادة حمار نتا يج الصفات الناتجة من الاجتماع الاول و التدبير المتقدم ومن هذا القبيل كان اعادة حمار نتا يج الصفات الناتجة من الاجتماع الاول و التدبير المتقدم ومن هذا القبيل كان اعادة حمار نتا يج الصفات الناتجة من الاجتماع الاول و التدبير المتقدم ومن هذا القبيل كان اعادة حمار نتا يج الصفات الناتجة من الاجتماع الاول و التدبير المتقدم ومن هذا القبيل كان اعادة حمار و المعال الحاصر و علي المنات و المعال المنات و المعال ال

عترير و لهذا قال سبحانه وانظر الى العظام كيف ننشزها ثم نكسوها لحما فاظهر الله في هذا المقام ثلثة امور حاصلة لافسام الحفظ احدها حفظ الصورة المعهودة عن سرعة تغيرها وعدم بقائها فحرسها عن التغير و ابقاها على ماكانت عليه و هذاكان شان طعام عزيروشرابه والصورة الثانية حفظ صورته من التحليل وانفكاك الاجزاء مع اعراض الروح المدبر لصورته كما نبهت عليه من الموجبات المذكورة والصورة الثالثة حفظ جواهر صورة حمارية وان تحللت اجزائها ثم

انشاءاعراض اخرحاملة لتلك الجواهر شبيهة بالاعراض المتقدمة وتم الأمرو التحصرت الاقسامفافهم هذاهوسرحال العزيرى اعلمان عين الانسان لاتنعدم وانما تنتقل من الدنيا إلى الاخرة فالاعادة تكون حكما للحق حيث يعود بعد الايجاد الى ايجاد عين اخرى و لكنه لايجاده الامثال يفيد البقاء فلذلك لاتعود الدنيا والاخرة تكون نشاة إخرى و بالتجلى الجمالي يتنزل الامرو بالجلالي يعود

م الطيفة - اعلم ان التقلب الاختيارى في الاطوار القلبية الحاصلة للنطفة النورية المتعلقة من الاب الروحاني الي الام النفساني المشتاقة الي الله للإنابة اليه سبعة كما ان النطفة الحسية تتقلب في الاطوار السبعة الخلقية

قالالله تعالى ولقد خلقنا الانسان منسلالة منطين

ثمجعلناه نطفة فيقرارمكين

ثم خلقنا النطفة علقة فخلقنا العلقة مضغة فخلقنا المضغطة عظاما فكسونا العظام لحماثم انشاء خلقا اخر

و قال تعالى: وقد خلقكم اطوارا و قال الرسول (ص) الناس معادن كمعادن الذهب و الفضة ، فان كل طور من القلب معدن من المعادن و هذه الآنابة التي هي عبارة عن الرجوع الى الله اعنى ماصدر عنه بالاختيار تحصل بالاعمال السبعة ، التوبة ، بحيث تكون موجبة للتيقظ بالحق والذكر، الذي تلقاه من اهله بالانتقال الى ايات الله فان التذكر هوالانتقال الى دليل الشي لاستبانته فالذكر حكاية عن الحق يفني الحظوظ التي عبارة عن الاجزاء الزائدة الحاصلة باللذات من الاسراف والاعراض الطارية

على الفطرة و يبقى الاجزاء الحاصلة حقا من الحلال باعتبار كونها حقوقاولايذر شيئا سوى الله باعتبار عدم كون غيره.

والجوع،الرافع لحجابالهوي وسدطريق الشيطان الى القلب، والمحرق للحجب النفسانية الحائلة بين الفلب والسرفان الشبع تكون موجبا لشهوة النكاح الباءث على تحصيل المال للصداق والجاء لجلب محبة الخلق لــه ووقعه في القلوب و هماموجبان لطغيان النفس فبارتفاع الشبع ترتفع الشهوة والغضب والتخلية من الرزائل لاتحصل الابالجوع والتحلية بانوارالذكر ولباس التقوىموقوفة على التخلية المذكورة ولذاك ورد في الاخبار الجوع طعام الانبياء ،وياموسي جوع ترني اذهـو صورة جوع القلب في طلب المشاهدة عن فقدان طعمة الوصلة والصمت، والسهر المراقبة الحق والعزلة، بحيث يحصل اعتزال القلب عماسواه والفكر،الذي هوالانتقال بالتوجه التام الي وجهالله ؛ وهذه النطفة النورانية لاتكون في اكثر الناس وفي الاوائل ليستللسالك ناطقة الابالقوة فان القلب لطيفة روحانية متوسطه بين الملك والملكوت تتأثر من الروح وتتصرف في البدن العنصرى وتنتقل من حال الىحال ولهذ اتسمى بالقلب بالمعنى العام الذى يشمل جميع المراتبوايضا. منجهة انه قلب الوجودولكونه نورافي قلب جب الوجود المجازي الظلماني الذي يبدوبصورة بئرلااعمق منه ، وتتمثل لاهلالكشف بصورة تشابه البدن الانساني بلهى المتمثلة بصورة القرية اوالبلد اوالنشاة من الملكوت بتبع سلطانها المتصرف فيها بالمالكية الحقيقية بالنسبة الىهذه المالكية الاعتبارية التي تكون لاهل الدنيا ولذلك تسمى محل سلطنتها أيضا.

بالقلب لاتحاد المكان والمكين و تتمثل فيهجميع المدركات الحسية الظاهرية والباطنية وجميع الاعمال والاخلاق والعقايد بالصور المناسبة لهااذاصارت اللطيفة قلبا بالمعنى الخاص الذي عبارة عن المرتبة الثالثة منها بل اذا كمل يظهر فيه جميع الحقايق الكونية والاسماء الالهية وما يردفي القلب و يخطر على البال يسمى خاطرا فان كان باعثا

على الخيراي الامر الذي يكون موجبا للقربة الى الله فهوالهام الهي اذاكان فويا بحيث لايقاومه خاطر وباعث اخرولا يعترض عليه ملك ولافل ولاعقل ولانفس ولاشيطان ويبقى اثره مدة بلهوفي الحقيقة علملدني علمهالله في الازل ولكن ستره ظلام الوجود الموهومي فاذافني ظهروصفا وانالم يكن كذلك فملكى وانكانباعثا علىالشرو الغفلةعنالللفهو وسوسةشيطانية انكان عوته الىمطلق مخالفةالله والغفلة لاالى امرخاص شهوى اوغضبي لايرضي الداعي ببدله لانهمن اللهب وهـو سريع الحركة وانكانت دعوتهاليحظ من حظوظ النفس بحيث لايرضي الداعي بمخالفة اخرى لاحظ للنفس فيها بدلاعنه فهوهاجس من النفس التي هيشيء لطيف ازرق برزخي يسرى في البدن بحيث يتحدمع اجزاء البدن المخلوق من التراب الذي شانه الثبات اذادخل فيه و يخرج عنه معبقاء نـحو اتصال له بالبدن بحيث لا ينقطع عنه بالكلية ، حصول التميز بين الخواطر بهذه المميزات ظنىظاهرى والتميزالكامل لايحصل الاللكامل الذي علمهالله تباويل الاحاديت ، ثمان الحركة والانتقال وانكانت امرا منقسما بانقسامات غير متناهية تحصل منهازوالات وموتمات غير متناهية وكذلك حصولات وحياتات بلانهاية ولاسيما السير من الخلق والاعيان الى الله الواحدالقهار ولكن اعتبروالهذا الانتقال مراتب ومنازل على سبيل الكلية باعتباراتمنها اعتبار كونهذا الانتقال اربعة لكون العوالم التي ينتقل اليها اربعة كما نقل امير المومنين عن التوراة يابن آدم لايخلص عملك حتى تذوق اربع موتات (فان الموت عبارة عن الانتقال من نشاة الي نشاة اخرى كما روى الصدوق في اعتقاداته عن رسول الله ص) الموت الاحمر والموت الاصفر والموت الابيض والموت الاسود فالموت الاحمر احتمال الجفا وكف الأذى (فيلهومخالفةالنفس لانهاذبح النفس وهواها فهي تشبه حمرةالدم) والموت الاصفرالجوع والاعسار (وقيل في موضعه الموت الاخضر الرقاع في اللباس لان اختلاف الرقاع يشبه اختلاف النبات والازهار في الأرض) والموت الابيض العزلة والخلوة (وقيل هـوالجوع لكونه موجبا لضياء القلب) والموت الاسود مخالفة النفس والهوى (وقيلهو تحمل الاذي لحصول الغمللنفس وصيرورتها مظلمةللاذي والظلمة تشبه السوان من الالوان ومخالفة النفس لحظوظها تسمى بالموت الجامعلان باقى الموتات لايتحقق بدونه

وانما قال لايخلص عملك لان المقصود من قوله تعالى من جاء بالحسنة هوالاتيان لله لا مجرد ايقاع الفعل وبازاء كل موت من نشاة حياة في الاخرى فالعلم والعمل توامان ولكل واحدمنهما سبعة اطوار كلية باعتبار العوالم الاربعة و البرازخ التي تكون بينها ولقد آتيناك سبعامن المثاني فكما ان الله سوى العناص بالامتزاج و الاعتدال و الاخراج عن التضاد بحيث صارت قابلة للاستفاضة لخلق بعد خلق حتى استعدت لافاضة الروح الحيواني بعدت كميل صورة الانسان البشرى بافاضة الروح الاضافي انارة الحيوة على فتيلة البخار المنبعث من القلب الصنوبري فحصلت فيها الروح اليحواني التي تتصرف بالحركات الاختيارية وتحس بالحواس الخمسة الظاهرية التي هي مداوك عالم الشهادة وتمت لها النفس الحيوانية البشرية المدورية والامر التكويني النفس الانسانية التي في جبلتها النارية الشيطانية والنورية البوس نية بظهور الروح الكلى فيها بحيث صارت قابلة للنطق والألهام والله اخركم من الانسانية بنانا، فانظر كيف بدوالله الخلق ثم

ينشىء نشاة الاخرة من النفس الانسانية التى هى هيولى عالم الاخرة وبمنزلة النطفة التى وقعت فى مشيمة البدن ورحم المادة الدنيوية من صلب القضاء الالهى بماهياً الله لها من الاسباب للخروج الى الفعلية والتولد الثانوى بالتسوية والتزكية فان فعلية النارية والنورية فيها منوطة باعمال القوة المتصرفة بالاختيار وهى القوة العملية التي هى الميل الذاتى المجعول فى الانسان لخروج ما كان بالقوة فيه الى الفعلية وتسمى فى اول التكوين بالميل وفى النفس النباتية بالنزوعية وفى الحيوانية بالشهوة والشوق وفى النفس الامارة بالهوى وفى اللوامة بالاسلام الذى عبارة عن تهذيب الظاهر من الادناس والارجاس وتجليته بالعبادات و تبخلية الباطن من الاغيار بالتوبة والفرار والانابة و الاخلاص و الاخباث بالعبادات و تبخلية الباطن من الاغيار بالتوبة والفرار والانابة و الاخلاص و الاخباث بالعبودية و الاحسان والالفة وفى الموح بالعشق و التسليم و الصبر والرضا و فى القلب بالهمة وفى السويدا بالمحبة وفى الروح بالعشق وفى السويدا بالهيمان وفى سر المسويدا وفى السويدا بالمحبة وفى الروح بالعشق وفى السويدا بالهيمان وفى سر المسويدا ويقالية الخوى بالتحريد والتفريد والتوحيد وبازاء هذا السبعة سبعة اطواو ونيقال له الخفى بن الاخفى بالتحريد والتفريد والتوحيد وبالومة من السبعة سبعة اطواو

كلية ادراكيه للقلب الطور الاول غيب الحس وهوغيب القوى عيب الجن ومقام الصدر الذي مومعدن نورالاسلام كالقمر المنين افمن شرحالله صدره للاسلام فهوعلى نورمن ربهولذلك عبرعنه في الاخبار بدار الاسلام ويرى فيه الكواكب والقمر بل الشمس، وكذلك نرى ابراهيم ملكوت السموات والارض ليكون من الموقتين فلما جنعليه الليّل (صارت الدنيا مستورة عن نظره) راى كو كبا الح ، و لقدرينا السماء الدنيا برينة الكواكب ، وفي مقابله داراخرى ، اذاصارت فعلية الأنسان البشرى بالمخالفة للشرعو الولي في الطرف المقابل يكونكافرا و محله يكون دارالكفر ، ولكن من شرح بالكفر صدرا فعليه غض من ربه وهو محل الوسوسة و التسويلات الطور الثاني الشغاف و هــو النفس، غلاف القلب والقشر الذي كمن فيه لب العقل ، للنفس مراتب اربع اوثلاث فإن القدماء لمبعدوا الملهمة منمراتب النفس لكون حقيقة الالهام منحالات الروح و انما يظهن انعكاسه للنفس اذازكيت والشغاف محل الالفة والشفقة على الخلق وارتفاع غشاوة العقل، ومحبة الخلولاتتجاوز عنه ، قدشغفها جباالطور الثالث القلب بالمعنى الخاص الناهس عن كلالعلايق راجعا الى النشاة العقلية بالفتح القريب لجنود العقل على جنود النفسو الجهل وصار ملك القلب امنا وحصل فيه الايمان وهو نور العقل و البصيرة ان فهذلك لايات لقوم يعقلون فانها لاتعمى الابصار ولكن تعمى القلوب التيفي الصدور اذلهمقلوب لايعقلون بها اولئك كتب فيقلوبهم الإيمان بالطهارة مزلوث محبة الخلق وهذاالقلب هودارالايمان، يخرج المؤمن منه باتيان الكبيرة ويرجع اليه يالتوبة كما وردفى الاخبار وليس شيء من البلدان الواقعة في عالم الطبيعة المادية بهذه المثاية لعدم الخروج منشىء منهابمجرداتيان الكبيرة مندون الحركة الاينية وعدمالرجوع الئ مَاخِرَجٍ عنه بمجرد التوبة من دون قطع المسافة الظاهرية، لن يلج ملكوت السموات والأرض من لميولد مرتين ، بموت النفس حياة القلب اولم ينظر وافي ملكوت السُموات والارض اذحصل لصاحبه التفكر آلذي هوالتوجه الى النور القلبي بنخيث يخرج مسن عالم الاجسام الظلمانية الى عالم النور الطور الرابع الفؤاه وهومعدن المشاهدة ما كذب

الفؤاد ماراى لخلوس العقل وصيرورة القلب سليما من الامراض والظلمات والتعلقات النفسانية و صاحبه عبدا ووليايتولى الله اموره لكونه متعلقا بالله كاملا وفيه تحصل رؤية الابدان النورانية الحقيقية التى تكون للائمة ولذلك يكادان يحصل السر القلبى الذى عبارة عن فناء القلب فى الروح، وجمع الشمس والقمر، ويظهر منه طلايع الروح والفتح المبين بالتخلق الخامس حبة القلب وهى معدن المحبة للمحبوب الحقيقى بحيث لايصل اليهامحبة شىمن المخلوقات فليس لمحبة الخلق فيهامجال، والذين امنو المدحبالله الاحب لهم الابهوله ولما قام عبدالله وهذا الخامس هوالروح

قال الشتعالى: والقينا اليك روحا من امرنا وبعضهم جعله السر المهذكور الطور السادس السويدا والسرالذي هوفناء الروح والذات في الحق والوحدة بل الجامع بين القلب والروح الذي عبارة عن البرزخ بينهما فانه لابدان بكون في الحقيقة ما فو فهما كما يظهر كون السراعلى من الروح مما وردعن امير المومنين: اللهم نورظ اهرى بطاعتك وباطني بمحبتك و قلبي بمعرفتك و روحي بمشاهدتك و سرى با تصال حضر تك ياذا الجلال و الأكرام وهومعدن المكاشفات العينية الغيبية ومنبع العلم اللدني الالهي ، و علمناه من لدناعلما ؛ وعلمادم الاسماء كلها وبعضهم جعل السرالذي هوفناء الروح في الوحدة الطور السابع ولذلك عبر عن ولاية الائمة بسرهم بتبديل الولاية بالسر في بعض اخبار الباب فقالوا: سرناصعب مستصعب كما قالوا:

امرنا صعب مستصعب؛ وهذه الولاية هي الاستغراق في التجلى الذاتي والتجاوز عن تعلق العلم بالتوصل الى المعلوم بارتفاع العلم بالعلم وظهور انوار تجليات الصفات الالهية بحيث لا يكون للملائكة منها نصيب ؛ و لقد كرمنا بني آدم الطور السابع مهجة القلب وهو معدن ظهور التجليات الالهية و لاسيما التجلى الذاتي الذي يكون عبارة عن تجلى الصفات الذاتيه بل باطنه وحقيقته عين التجلى الاول وقد يعبر عنه بسرالسر واخفى فانه يعلم السرواخفى ولا يبقى حين التجلى الذاتي شي سوى الله في حصل له التسلى من التجلى واطمينان القلب بعدماكان ممن اذاذ كرالله وجلت قلوبهم و يتخلف جبرئيل

عنه بعد مالم تكنله طاقة رؤية جبرئيل ويتصف بما كذب الفؤاد اى مرتبة اعلى القلب الاخصوص الطور الرابع ماراى وهذا هواالفتح المطلق الذى يصح لصاحبه الهداية الى الصراط المستقيم ويدخل بعده في مدينة العلم والحكمة ويسير فيها بحسب استعداده فان مراتبها غير متناهية ويحصل لهمقام التشكيك اعنى التردد بين الحقية و الخلقية باحدية الجمع الحاصلة من الاعتدال والبرزخية بين الطرفين في مرتبة الاسماء والصفات والافعال ومارميت اذرميت ولكن الله رمى .

ثممقام التمحض الذى هو الخروج عن احكام التعينات و الامكان ؛ ان الذين يبا يعونك انما يبايعون الله ؛ ويدالله فوق ايديهم ؛ وحينتُذ يظهر فيه التكريم الذى حصل له في الطور السادس سئل ابن عباس حيث .

قال امير المومنين اتفوامن فراسة المومن فانه ينظر بنورالله ؛ كيف ينظر بنورالله يا امير المومنين :

قال الله خلقنا من نوره وخلق شيعتنا من نورنافهم اصفياء (صافاهم الله من غيره فصاروا صوفية) ابرار (بحسن الذاتى لامجرد الصفات والافعال فان الابرار قديطلق على الذين حسنت اعمالهم وصفاتهم في مقابل الاولياء الذين حسنت ذواتهم ايضا) متوسمون (يرون الخاطرات والحالات الباطنية والضماير من علائمها الظاهرية وسيماء الاشخاص بل بنفس الضماير ومافيها) يضيى نورهم على من سواهم (فيهدون من سواهم) كالبدر في ليلة ظلماء ١٠- الطيفة في بيان المقامات

ثم علم انه قد تعتبر مرائب الانسانية عشر ابان يقال ان للانسان نفساحيوانية واثر الروحانيا وسرااليها ولكل واحد منها ثلثة اوجه وجه الى تدبير مادونه ووجه هوعين ذاته ووجه الى مافوقه للاستفاضة و الاستمداد فهده الوجوه التسعة مع احدية جمعها تصير عشرة كاملة الاولى مرتبة وجه النفس الى تدبير البدن بقواها ويجب فيها السيرعن مقار الطبيعة وعاداتها بامتثال اوامر الله و نواهيه فى جميع الحركات والسكنات قولاو فعلا ليحصل الاعتدال التام بحيث لاتميل النفس الى شى عمن الاطراف ولا يشغلها شى من الامور

البدنية ؛ ومقاماتها التي هي وجوه الفرار عن الشواغل البدنية مسماة بالبدايات لكونها لاهمال الظلعن وبداية الاخذفي السلوك عند القيام عن نوم الغفلة فالسالك ياتي فيها باليقظة والتوبة والمحاسبة والانابة والتفكر والتذكر والاعتصام والفرار و الرياضة والسماع ودرجات مقامات ساير المراتب مما يرفعموانع السلوك الى الله ويقطع العلايق ويصلح الفوى النفسانية المانعة للسلوك ويدفع شيطان الوهم المسول للذة الشهوات وزينة الدنياللنفس حتى تصير لوامة بحيث تستعد للخروج من الانفعال عن الاجراء البدنية والانفصال عن حملها ، وعندفناء الجرء الترابي وزوال حكمه قديري السالك مفاوز تسير تحتهوهو في الحقيقة يسير في المفاوز ، اويري كانه في بئر اوبلد اودار تنزل عليه من فوقه مع انه في الحقيقة يصعد الى الفوق وعند فناء الجزء المائي يرى بحارا يعبرها وعند فناء الجزء الهوائي هواء صافية يسيرفيها وعندفناءالجزء النارى يرىانه يخرج من نيران كان فيها فانسير النفس يكون بالتقلب والتحول الثانية مرتبة ذات النفس من حيث هي ويجب فيها علىالسالك تطهيرها عنالصفات الرزيلة والكدورات وتعديل صفاتها بحيث تصفي وتتزكى وتستعد فويها الاستنارة ويحصل لهاالعثور علىوجه التوجه الىالحقوحينئذ يسير السالك بالاختيار شاعرا بكونه سيارا بدلالة قلب الشيخ بلاواسطة او بوساطة قلبهاوخياله اوملك الىجانب مطلوبه الذىهوالمولى اميرالمومنين فانهبابالله الاعظم اذا الباب هوالواسطة والرابطة بين الشيئين ولهذا تسمى المقامات في هذه المرتبة من الحرن والخوف والاشفاق والخشوع والاخبات والرهد والورع والتبتل والرجاء والرغبة وصور لمقامات ساير المراتب الاتيه ودرجات مقامات البدايات بالابواب لكونها اسباب وخول النفس من الظاهر إلى باطنها ويها تنفتح ابواب الباطن ويوصل الى السائق الثالثة مرينبة وجهالنفس الى الروح ويجب فيها التمكن والاستقرار في التوجه الى الروج بحيث

يفيض عليها النورالقلبي وتصيرمطيعة بل مطمئنة ويخلص العقل بنوراليقين عنشوب الوهم و من جهة كون سلوك مقاماتها التي هي الرعاية والمراقبة و الحرمة والاخلاص والتهذيب والاستقامة والتوكل والتفويض والثقة والتسليم ودرجات مقامات البدايات و الابواب و صور مقامات ساير المراتب الاتية للاستمداد من الباطن بجمع الهمة لازالة الحجب و الخواطر وللاستنارة من جانب الروح وكون افعالها معاملة القلب مع الحق تسمى مقاماتها بالمعاملات وبعد استيفائها بالنيات الصادقة والمداومة على الذكر الماخوذ من مرشد مجازمن طرف الائمة تزيل عن النفس احكامالكثرة فيظهر اثروحدة القلب المختص بالنفس وينتقل السالك من دار الاسلام الى دار الايمان ومن التعلق الى التخلق لظهورهيآت راسخة في النفس بالتنور بنور القلب وصفائه بحيث يسهل عليه صدور الفضائل وسلوك الطريقة التي هيافعال النبي الذي هوقل الانسان الكبيراي معاملاته مع الله ويرى السالك فيها ازهار الطاعات وعماراة القلب فيشيدها وينورها بذكر لااله الاالله والتوجه الى وجهالله ، الرابعة وجهالروح الى تدبيرالنفس وتن كيتهابحيث تحصل لها العدالة الكاملة وتتم لها مكارم الاخلاق التي هي منازل النفس فيها بمعونة القلب الذي حصل لها و تخلص الـروح عن الشواغل النفسانية و من جهة كون الاخذ فيي التخلق من هذهالمقامات التي هي وجوه اعراضالروح عن الشواغل النفسانية ومواريث للمعاملات القلبية ومقدمة للتخلق الاخلاق الالهية وهيآت راسخة في النفس تصدرمنها الافعال المحمودة بالاروية و حدود وسطى بين الاطراف بحيث لاا ثرلها في تعليق الروح لكونها عدالة نفسانية ظلاللالفة القلبية وهي الصبرو الشكروالحياءو الصدق والايثار والخلق والتواضع و الفتوة والانبساط و درجات مقامات السابقة و صور مقامات الاتية مما يوجب تنور القلب وذوق النفس ما تشاهد البصيرة القلبية من الصور المثالية حتى يصير السالك طالباً للحق جدالظهور اللوائح الملكوتية له بالانتقال بالموت الارادي و انخلاع الشواغل الدنيوية غنه بالكلية فان السالك في الاوائل يخيل المعاني اذا وردت عليه بلباس اللائق بها و يصورها او يدركها في عالم المثال اذ بتبديل الوجود

يحصل الذوق الذي هوالادراك بالوجدانو الحضوركما ان النائم فد تنفتح له حواس و جوارح اخرفيدرك بها اشياء غايبة عن الحواس الحيوانية و ياكل و يشرب و يذهب و يجئى و يطير بل السالك ان انكرعلي ما يجده بنورغيب الحس ينبهه الرقباء بالضربو غيره مما يعمل بالسوفسطائي حتى يجد الالم ولايحتمل تساوى وجوده وعدمه بل يصدق بوجود الحقايق ويحصل له علم اليقين الذي يحصل للقلب بمشاهدة نورالعقل الروية والفكر ؛ الخامسة ذات الاثرالروحاني من حيث هي وهي حقيقةالنفس الناطقة و القلب الذي هو وسط الوجود ، والحق والخلق فان فيها الاستعداد للإخذ من الحق بلاواسطة اعنى الامانة الالهية التي لم يحملها الا الانسان ومقاماتها هي وجوه احدية التوجه الي الله واصول الاستعداد لنزول الانوار الالهية، اذالقلب حيث يكون لطيفايتلون بالوان المعانى الدايرة حواليه، ولما انخلع السالك في هذه المرتبة عن الصوروالمصورة تظهر المعاني له بالألوان المختلفة بمناسبة المشاهدة القلبية و بمقاماتها التي هي القصد و العزم و الارادة والادب واليقين والانس والذكر والفقر والغني ومقامالمراد ودرجات مقامات المراتب السابقة وصورمقامات المراتب اللاحقة مماهى اصول السلوك التي يقطعها القلب و يفعلها النبي ص بمعونة نور العقل فان منازل النفس كانت بمنزلة رفع الموانع وقطع العلائق والتطهير فانهقدوره لاصلوةالا بحضور القلب الذى لون حياته الخضرة ولكونها مباني لقطع الاوديه سميت بالاصول واذاحصلت للسالك يستقيم عن جميع الانحرافات ويحصل له قلب بازدواج الروح و النفس امتزا جامعنويا يحصل لكل منهما ما يكون للاخر بحيث يتولد عنهما قلب جامع لمشاهدة المعاني الكلية و الجزئية و حاجز بينه و بين المعصية بتجلى الفعل الوحداني الالهي حتى ينسلب الغير في نظره و يستعد للتجلي الوحداني الصفاتي باتصاله بالشهيد الذي يعلمه فيه يسمعوبه يبصرفان نورالذ كرمحرق لماعداه فيكون ناراصافية صاعدة بالسرعةو تحصلبها للسالك خفة وطمانينة بخلاف نارالشهوة فانها كدرة مظلمة ، بطيئة الحركة لاينشرح بهما الصدر ولايطيب القلب

وكماان الحقيفني الباطل فكذلكذكره يشتعل بنفي الاغيار بحيث يسمع السالك الاصوات ما لم تظهر سلطنة الذكر وغلبته وأذا ظهر سلطانه عند ضعف الوجود الظلماني المجازي يسمع الذكر من الاعضاء ولاسيما القلب فانه لاينصر فعن الذكراذا استقاموعلى السالك حينئذالاستماع وعدم المزاحمة حتى بجهرالذكرلتنورقلبه بنورالروح القدسي وهدايته بحصول البصيرة وعين اليقين له وتجاوزه عن المراتب الكونية ودخوله فيمبدء مشاهدة الربوبية المسماة بالحقيقة وسيره من الخلق الى الحق بنفي ما عداه عن نفسه بل نفسه عن نفسه ومشاهدة ذاتالحق اعنى سره الذى هووجه الله منوراء حجاب تعينه بلاملاحظه تعين من التعينات الصفاتية وشان من شئونات الذاتية للحق السادسة وجه تـوجه القلب الى السر وحضوره مع الحق للاستفاضة من اسمائه والاتصاف بصفاته فمقاماته التي هي وجوه الحضورلغيب العقلالذي لونهلون العقيق عبارة عن الاحسان والعلم والحكمة والبصيرة والفراسة و التعظيم والالهام والسكينة والطمانية و الهمة و درجات مقامات المراتب السابقة وصورمقامات المراتب الاحقة مماهي من الاسماء الالهية و السير فيها سير في الله بمشاهدته باعتبار تعين من تعينات صفاتة ثم بتعين اخر و هكذا الى غير النهاية فان المطلوب للمسافر الى الله اعظم من الطريق اذ لطريقه نهاية و ليس لصفاته الكمالية حد ولانهاية فمعظم السلوك انما هوفي هذه المقامات ولذلك سميت بالاودية وتقع لمداخلة العقل والاجتهاد فيها ولمكائد الشيطان وتصرفاته عليها مزلة الاقدام و تضل فيها أكثر السلاك كما ورد المخلصون في خطرعظيم فان العقل لايتجاوزادراكه عن ادراك الصفات من وراء حجب الوسائل ولايمكنه الخوض في بحر معرفة الذات و الاخذ بلاواسطه مزاللة لان المعرفة الحقيقي لاتحصل الابنورالله بعد الفناء بالكلية بالعشق والجذبة والعقل يقتضي البقاءكالا خلاص اذاكان فاعله السالك فانه و أن تجاوز عن التداني و وسط الطريق و دخل في التدلي الا ان خطر هذا القرب اعظم ولايحصل مقام ومرتبة الااذا استوفى السالك جميع حقوق مراسمه وظهرنوره خالصا بـلاكـدرة و قبلذلكيكونلهالحال الذي بمنزلة الزاه المقوى للقلب و الروح و السر للسير؛ و

المركب لاالمقاماذا وصلاليه ولاتتمحقوق مراسممقامومرتبة الابالوصول اليما فوقه و لذلك لايحول صفاته بصفات الله بالسعى في مقامات هذه المرتبة الا اذا حصلت الاحوال المتى ليست الابموهبةالله ولكن الله يهدى بنوره من يشاء ومن يهدىالله فماله من مضل السابعة وجهالسرالي تدبيرما دونه من القوى والافاضة على القلب وتزول فيهابقاياقيود حضرات النازلة الجزئية التي كانت مخفية باعتبار الاحوال التي هي المواهب الالهية و لكن يمكن زوالها بظهور صفات النفس؛ و انتقالات صفاته الى صفات الله بحيث يحول الغائب كالحاض و الحاض كالغائب لتهيئته بتحمل الشدائد والاهوال المسماة بالأودية مماكان السعى فيه غالباً على الجذب والموهبة بالتدريج حتى تنتهى الى المواهب المحضة بظهور المحبة والغيرة والشوق والقلق والعطشوالوجد والدهشوالهيمان والبرق و الذوق ودرجات مقامات المراتب السابقة وصور مقامات المراتب اللاحقة مما اقتضاه صفاء معاملاتهم وروده فظهرت المعاني في الالوان ثم فنت الالوان في لون القلب واستقام القلب على لون الخضرة المحضة ثمظهر العقل الكلي بلون العقيق فصار السالك متساكرا بالذوق، فان من عمل بما علم علمهالله مالم يعلم كما ورد فيالحديث القدسي من تقرب الى شبرا تقربت اليهذراعا و من تقرب الى ذراعا تقربت منه ( اليه ) باعا ؛ ومن اتانى بمشى اتيته هرولة، ولهذا قيل كلما نزلت النفس من المجاعدة منزلا من الارادة والتوبة والورع و الزهد والفقر والصبر والتوكل و الرضا ورد القاب من المشاهدة منهلا من اللحظ و الذوق والشوق و العطش والغرق والسكر و الصحو والهيمان وينفره القلب بعد هذه المناهل عن النفس بمناهل اخرى من التلف الذي عبارة عن الانمحاء بلمعان انوار الكبرياء كما قيل من كان في الله تلفه كان الله خلفه والمحبة و التوحيد فان الرضا طمانينة النفس و ثباتها لاتر تحل عنه ؛ الثامنة ذات السر من حيثهي وهي مقام صفاءالوقت والتمكن بحيثلا تزول مواهبها بظهورصفات النفس بمااستولى على القلب من انوار الكشف وامتلاء حواياه من المحبوب الحقيقى واشتغل السربه بالاتصال و تكون مقاماتها اللحظ والوقت والصفا والسرور والسرو النفس والغربة و الغرق و الغيبة والتمكن و درجات

مقامات المراتب السابقة و صورمقامات المراتب اللاحقة مماهي وجوه الاستغراق في المطلوب التي بها تضمحل الرسوم و تصير الاحوالالتي هي العلوم منسية لفناء السالك بحيثالم يبقله وجود فضلا عنالصفة والفعل فيتولى الحقامره لفنائه الحاصل منالمحبة والقرب باتصافه بصفاتالله والسيرفيها بليقوى ويتصرف في الاشياء اذا بقي بالحق و يصدر عنه خلاف العادات فان العادة عبارة عن التقيد بامر متعين و يكون صاحبها من عالم التفرقة فمن حصل له الجمع والاطلاق يصدر عنه خلاف العارات و يكون فعله من اثرفعلالحق وانكانت السلطنة الكلمة والتكوين والتصرف بحسب المشية مختصة بالانوار التي هي السبع المثاني وظهورها بالتبع و الجزئية يكون لشيعتهم و لما ذكرنا تسمى هذه المقامات التي بها يقوى الاتصاف بالصفات الالهية الكلية بالولايات لظهور الائمة بابدانهم النورانية فيها وليس المراه من الفناء اعدام الوجود فان صفة الوجود او العدم لاتقوم بغبره بالذات بل يظهر بصورة شي وينسبالي ذلك الشيبالعرض وفيحق الانسان الكامل عبارة عن وصوله بعينه وادراك عدميتها الذاتية ولاشيئيتها بفقدان توهم الموجودية التي يتوهمهالذاته بواسطة احساس شئون اللهو كونها شانا من شئون الحق؛ بادر الخظاهر الوجود وتجليه على حسب سرالسالك بحيث يراه حقيقة الاشياء كلها وليس سرهالا تجلى الحق وحكايته ولذلك المرآتية تسمىبالفناكما وردمن عرف نفسه فقدعرفربه ويستفاه من قوله تعالى نسواالله فانسيهم انفسهم فان السالك يرى ذاته في التجلي الفعلي مثلاعين الفعل المطلق الالهي وكذلك في ساير التجليات فارتفع بوصوله الي نهاية مراتب التداني والسير المحبى جميع حجب التعينات الكثيرة عن ظاهرالوجود باتصافه بصفة ظهورالحق التاسعة وجه السرالي الله وشانه التوجه التاماليه بالتدلى بحيث لم يبق من حجاب وجوده الظلماني شيء فينكشف له الحقايق بالله وهي المكاشفة والمشاهدة والمعاينة و الحيوة والقبض والبسط والسكر والصحووالاتصال والانفصال ودرجات المقامات السابقة و الصور من الاتية فانه لاحجاب الاوجودك وبهذه الحقايق يرتفع حجاب وحدة ظاهر الوجود عن وجه كثرة الشئون التي للوجود العلمي الباطني فيتجلى العلوم و الاسرار

الالهية عليه بتولد القلب الجامع بين احكام السروالروح والسير فيها سير محبوبي بالجذبة والاصطفاء وفيها يجذب كل من اجزاء السالك ما يجانسه من اجزاء العالم لصير ورته كلاله ولهذا يحصل له مقام التكوين والتحقيق لحصول الفاعلية لهلها وحقيقة التحقيق هي تجلى حقيقة الحقايق فانه المشية التي هي الواسطة الحقيقية للا يجاد ولكن بالنسبة الى الحق لا يكون الابالانجذاب وظهور احكام الباطن من السرعلي ظاهره وصير ورة الظاهر مرآة لباطنه ولذلك من جهل الخلق فهوجاهل بالحق على حسبه مع ان المخلوق الذي يرادمنه الذات الممكنة لم يصر موجودا بالذات الافي الوهم حيث يزعمه كذلك بالوجود الظلي الحكائي الذي ينتزعه من شئون الوجود ولا يرى المتوهم ايضا ذلك الوجود بل يفهم منه و يتخيله واذا وصل السالك الى عينه الثابتة يدرك فنائها و عدم شئيتها ثم اذا عرف انها شأن من شئون الوجود الحق يبقى على اصله ويتحقق به لاعلى معنى تحقق ذاته بل في الحقيقة تبدل صفته و حكمه بصفة و حكم آخر كما في قوله تعالى:

علمها عند ربى لايضل ربى ولاينسى فان رؤية العكس للشخص يكون بعين رؤية الشخص لنفسه و لذلك قال وَ الشَّهُ الاحسان (الذى هوفوق الايمان) ان تعبدالله كانك تراه (برؤية نفسك التى هى صورة حكاية عنه فكانه تراه) فان لم تكن تراه باعتبار عدم شيئيتك) فانه يراك (فباعتبار رؤيته تعالى وعلمه بك ثبوتك وبقاء ك ، عن على بن موسى الرضا الم الميه عن جعفى بن محمد عليهم السلام انه قال فى قوله تعالى قلهو الله احد:

ان الحقايق مصونة عنان يبلغها وهم اوفهم واظهارذلك بالحروف (بالمعانى التى تكون في الحقايق الوجودية فالحروف العاليات هي الشئون الذاتية الكامنة في غيب الغيوب الظاهرة في الواحدية من التجلي الاول و هذه الحقايق ايضا ظاهرة بالحقايق الاسمائية وهي بالاعيان الثابتة العلمية التي تظهر بالحقايق الجبرور تية الظاهرة باللطائف الملكوتية ثم هي ظهرت بالصور المثالية النازلة بالتمثل في عالم الملك ) ليهتدى من

القي السمع ( الي من فهم مما راي معنى واظهره بالحروف و انكانت الحروف اللفظية الموضوعة اوالمكتوبة الكاشفة عمافي ذهن المتكلم اوالكاتب)وهواشارة الى الغيبة عن الحواس و تنبيه على معنى ثابت ،العاشرة مرتبة احدية جمع جميع المراتب بحيث يدخل ويتحقق في مقام جمع الجمع بالتجلي الذاتي و يتمثل بالمتقابلات والاضدادلعدم شيء منها فيمقام ذاته من حيث التقابل والضدية كما ورد ليس عند ربنا صباح ولامساء ويرى الكل في ذاته ففي البطون الذي عبارة عن غيبة الشئون عن نظر الواصلبالفناء يرى الشئون بالنناء عن الفنا وفي ظهور الشئون التي يكون الحق بها مختفيا عن نظر المحجوب يشهد الهوية المطلقة فيها وبعس عنهااليه بالاعتبار ومقاماتها التيهي المعرفة والفناء والبقاء والتحقيق والتلبيس والوجود والتجريد والتفريد والجمع والتوحيد و واعلى درجات مقامات ساير المراتب السابقة التي هي حقايفها من جهة كونها بالفضل لابالاكتساب تسمى بالنهايات لحصولها بعد السلوك والوصول اليالله واذا تحقق الولي بهايحصل لهالتصرف والتكميل ويرجع الى البدايةظهور افي مقامات قاب قوسين من دائرة التجلى الثاني وان ساءده الفضل دخلفي مدينة الحكمة والامرالالهي من التجلي الاول وشهدفي كلشيءمعني كلشيءوجمع بين الاسماءالذاتية منالتجليالاول وامهاتالاسماء المتعينة في التجلي الثاني حيث تولد له قلب احدى جمعي محمدي بحذاء الوجود المطلق الذاتي وسرىنوره في جميع اعضائه وقواه فحصلكلها و احكامها و افعالها لكل واحد منها بل يصلح لمخاطبة قلهوالله أحد لانه تحقق باشارة الحق بحيث تكون أشارته حكاية اشارة الحق كاشارة الصورة المرآتية؛ وغيره لاتكون اشارته الى الحق بل الى اشارة الحق ويرى الهوية الحقيقية التي ظهرت في الشئون المتكثرة من الالوهية بعينها احدا تجلى بتلك الشئون التي تكون باعتيارها الها لكون الولاية الالهية هي القيومية للكل بحيث لاقوام لها خارجا منها فالكل حقيقة واحدو التفرقة تكون بالاعتبار .

ثم اعلم ان اصول هـنده المقامات عشرة كما انها مع درجاتها و صورهـا تكون الفا .

### ١٧ ـ اطيفة في اصول المشرة

قال حضرة نجم الدين الكبرى: الطرق الى الله تعالى بعدد انفاس الخلايق (لانه في كل يوم اى آن في شان ولايتجلى بوصف مرتين ولايظهر في صورة لاثنين) وطريقنا الذي نشرع في شرحه اقرب الطرق الى الله تعالى واوضحها وارشدهاوذلك لان الطريق (الطرق) مع كثرة عددها محصورة في ثلثة انواع اولها طريق ارباب المعاملات بكثرة السوم والصلوة وتلاوة الفرآن والحج والجهاد وغيرها من الاعمال الظاهرة وهو طريق الاخيار فالواصلون بهذا الطريق في الزمان الطويل اقل من القليل، ثانيها طريق ارباب المعاهدات والرياضات في تبديل الاخلاق وتزكية النفس وتصفية القلب وتجلية الروح والسعى في ما يتعلق بعمارة الباطن و هوطريق الابرار فالو اصلون بهذا الطريق اكثر من ذلك الطريق ولكن وصول ذلك من النوادر كما سأل ابن منصور عن ابر اهيم الخواص في اى مقام تروض نفسك قال:

اروض نفسي في مقام التوكل منذ ثلاثين سنة فقال:

افنيت عمر كك في عمارة الباطن فاين انت من الفناء في الله . ثالثها طريق السايرين الى الله والطايرين بالله (اليهن ل) وهوطريق المحبة ، الشطار من اهل المحبة ، السالكين بالحذبة فالواصلون منهم في البدايات اكثر من غيرهم في النهايات وهو طريق المختار مبنى على الموت بالارادة قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم :

موتوا قبل ان تموتوا وهي محصورة في عشرة اصول اولها التوبة وهي الرجوع الى الله الله تعالى بالارادة كما ان الموت رجوع بغير الارادة كقوله تعالى ارجعي الى ربك وهي الخروج عن الذنوب كلها و الذنب ما يحجبك (ن ل حجبك) عنالله تعالى من مراتب الدنيا و الاخرة فالواجب على الطالب الخروج من كل مطلوب سواه حتى الوجود كما قيل:

وجودك ذنب لايقاس به ذنب و ثانيها الزهد في الدنيا و هوالخروج عن متاعها وشهواتها قليلها وكثيرها مالها وجاهها كماان بالموت يخرجون منها وحقيقة الزهدان

يزهد (نلتزهد)في الدنيا والاخرة قالرسول الله صلى الله عليه و آله وسلم الدنيا حرام على اهلالاخرةوالاخرةحرامعلى اهلالدنياوهماحرامانعلى اهلاللهو ثالثنها التوكلعلىالله تعالى وهو الخروج عن الارث والنسب (ن لعن الاسباب) بالكلية تقة بالله كما هو بالموت ومن يتوكل على الله فهوحسبه ورابعها القناعةوهي (هونل) الخروج عن (مننل) الشهوات النفسانية والمتعات الحيوانية كماهو بالموت الامااضطر اليهمن حاجة الانسانية فلايسرف (تسرفن ل) في الما كولوالمشروب والملبوس والمسكن ويختصر (تختصرن ل) (يقتصرن ل) علىمالا بدمنه لقوته وخامسها العزلة وهي الرجوع الى الله عن مخالطة الخلق بالانزوأ والانقطاع كما هو بالموت الاعن خدمة شيخ واصل مرشد (مربىنل)لهوهو كالغسال للميت فينبغى ان يكون بين يديه كالميت بينيدى الغسال يتصرففيه كما يشاءليغسله بماء الولاية عن جنابة الاجنبية ولوث الحدوث واصل العزلة عزل الحواس بالخلوةعن التصرف في المحسوسات فان كل آفة وفتنة وبلاء تبلي الروح بهاو كانت تقوية النفس وتربية صفاتها دخلت عن روزنةالحواس وبها استتبعت النفس الروحالي اسفل السافلين وقيدته بهاواستولت عليه فبالخلوة وعزل الحواسينقطع مددالنفسعن الدنياوالشيطان باعانةالهوى والشهوة كماان الطبيب فيمعالجةالمريض يامره(يشغلهنل)اولابالاحتماء مما (عمان ل) يضره ويزيد في علل مرضه فيقطع بذلك عنهمده المواد الفاسدة التي ينبعث بهالمرض ويبغىبه (يبقى بهانل) المواد و (قد)قيل الحمية رأس كل دواء؛ ثميعا لجه بمسهل يزيل عنه المواد الفاسدة ويتقوى (يقوى ظ) القوى الطبيعية والحرارة الغريزية (وينجذب الصحة)ليزول عنهالمرض بدفعهالطبيعة فالمسهل ههنا بعدالاحتماءو تنقيةالمواه الذكر الدائم وسادسها ملازمة الذكر و هوالخروج عن ذكر ماسوى الله بالنسيان قالالله تعالى : واذكر ربك اذانسيت اىاذا نسيت غيرالله كما هوبالموت فاما نسبة المسهلية بالذكر وهوكلمة لااله الاالله لانه ( نل فانه ) مركب (معجون ) من النفي والاثبات فبالنفي يزيل المواد الفاسدة ( التي تولد منها مرض القلب و قيود الروح و تقوية النفس و تربية صفاتها و هي الأخلاق الذميمة النفسانية ) من الروح و من الصفات

و الاخلاق البهيمية والاوصاف الشهوانية و الحيوانية و تعلقات الكونين و باثباتالله يحصل صحة القلب و سلامته عن الرزائل من الاخلاق بانحراف مزاجه الاصلى واستواء مزاجه بنوره وحياته بنورالله عزوجل فيتحلى (فيتجلى نل) الروح بشواهد الحق و تجلى ذاته و صفاته و اشرقت الارض وزالت عنها صفاتها يوم تبدل الارض والسموات وبرزوا لله الواحد القهار ؛ فعلى قضية فاذكروني اذكركم تبدل الذاكرية بالمذكورية والمذكورية بالذاكر بنفي الذاكر بينفي الذاكر ويبقى المذكور خليفة للذاكر فاذا طلبت الذاكر وجدت المذكور واذا طلبت الذاكر وجدت المذكور واذا طلبت المذكور وجدت المذكور واذا طلبت الذاكر وجدت المدكور واذا البسرتني (أبص ينانل) وسابعها التوجه الي الله تعالى بكلية وجوده وهو الخروج عن كل داعية تدعوه الى غير الحق كما هو بالموت فلا يبقي له مطلوب ولامحبوب ولامقصد ولا مقصود الاالله تعالى ولو عرض عليه مقامات جميع الانبياء والمرسلين لا يلتفت اليها بالاعراض عن الله تعالى لحظة قال الجنيد:

لواقبل صديق الى الله الف (نل ألى الله صديق الف الف) سنة ثم اعرض عنه ساعة (نل لحظة) فما فاته اكثر مما ناله و ثامنها الصبر وهو الخروج من حظوظ (نل عن خطرة) النفس بالمجاهدة والمكاره كما هو بالموت، و الثبات على قطعها عن مالو فاتها و محبوباتها لتنزيهها و الاستقامة على الطريقة المثلى لتصفية القلب و تجلية الروح قال الله تعالى:

وجعلناهم ائمة يهدون بامرنا لما صبر واوكانوا باياتنايوقنون وتاسعهاالمراقبة وهى الخروج عن حوله وقوته كما هو بالموت مراقبالمواهب الحق متعرضا لنفحاته معرضا عما سواه مستغرقا في بحر هواه مشتاقا الى لقائه ؛ اليه يحن و لديه روحه وبه يستعين (عليهن)ومنه يستغيث اليه حتى يفتحالله له باب رحمة لا يمسك لها ويغلق عليه باب عذاب لايفتح، بنور ساطع من رحمة الله على النفس تزول ظلمة امارية النفس في لحظة مالايز ول بثلاثين سنة بالمجاهدات والرياضات كما قال الله تعالى الامارحم ربى وهم الاخيار بل يتبدل سيئات النفس بحسنات الروح لقوله تعالى يبدل الله سيئاتهم حسنات

وهم الابرار بل تكون حسنات الابرار سيئات المقربين بحسنات الطافه لقوله تعالى للذين احسنوا الحسنى وزيادة فهذه الزيادة حسنات الطاف الحق وربك يوتيه من يشاء وعاشرها الرضا وهو الخروج عن رضاء نفسه بالدخول في رضاء الله تعالى بالتسليم للاحكام الازلية والتفويض الى سيره الابدية بلااعراض و لااعتراض كما هو بالموت كما قال بعضهم:

#### شعر

هوائی له فرض تعطف اوجفا و منهله عذب تکدر اوصفا و کلت الی المحبوب امری کله فانشاء احیانی وانشاء اتلفا

فمن يموت عن هذه الاوصاف الظلمانية يحييهالله بنور عناية معرفته كما قال الله الله عناية الله عن الله عنه الله عنالي :

افمن كان ميتا فاحييناه وجعلنا له نور ايمشى به فى الناس كمن مثله فى الظلمات ليس بخارج منها اى من مات عن اوصافه الظلمانية فى الشجرة الانسانية احييناه باوصاف الربانية وجعلنا له نورا يمشى به فى الناس اى فى ساير الناس يمشى بالفراسة ويشاهد فى احوالهم كمن مثله فى الظلمات اى كمن بقى فى ظلمات الشجرة الانسانية ليس بخارج منها لابزهرة (برحمة) المؤمنية و لابثمر ته (نلاعادته) الولاية ولاببحار الولاية والنبوة تفهم انشاء الله تعالى وصلى الله على خير الانام وبدر التمام محمد عليه الصلواة والسلام والتحية والاكرام.

#### ١٨ ـ لطيفة في تماريف المنازل

اعلم ان المراتب العشر التي ذكرناها للانسان كل منها مشتمل على ساير المراتب بحسب الصورة او الحقيقة فان مقتضى احدية الجمعهوانصباغ كلمرتبة منها بحكم الجميع كاندراج كل من الانواع والاجناس المترتبة في كل ؛ فللعالى منهاصورة في السافل وللسافل رتبة في العالى وايضاً لماكان للعالم ايضاً المراتب العشر للتطابق فيمكن ان يقع كل مرتبة من الانسان في كل مرتبة من العالم فتكون المراتب ماة الكل

مرتبة منها عشرة مقام و بعبارة اخرى لكل واحد من المقامات التي بينها الشيخ عبدالله الانصاري في منازل السايرين عشر مراتب.

قال كمال الدين عبد الرزاق كاشانى: واما القسم الثانى (بيان الاصول والفروع والدرجات من المقامات التى ذكرها الشيخ الانصارى وتعاريفها) فالف مقام كل مقام منها (من المقامات المذكورة فى منازل السايرين) فى قسم من الاقسام العشرة (التى هى البدايات والابوات والمعاملات والاخلاق والاصول والاودية والاحوال والولايات والحقايق والنهايات) فمما فى قسم البدايات اليقظة وهى اصل فى هذا القسم مستصحب فى ساير الاقسام يتفرع منها فروعها وتتشعب شعبها ودرجاتها فاليقظة فى هذا القسم هى التنبيه (تنبه القلب بتنبيه داعى الحق و واعظه) عن سنة الغفلة (بالنوم فى الطبيعة) و القومة لله تعالى ( بالتهيؤ للسير الى الوحدة لصير ورته حيابسبب استنارته بالوعظ والتنبيه كما قالتعالى :

انمااعظكم بواحدة ان تقوموالله) و (درجتها) في قسم الا بواب (هي) التيقظ في التحرز عن دواعي الشيطان والتحفظ عن التخيلات الموجبة للخذلان ، وفي المعاملات (هي) التيقظ في الحذر عن رعونات النفس (استحسانها لما لهامن الصفات والافعال فان الرعونة دنائة من طباع الرسم ولو برؤية الكمال لنفسه وحسبانه) كالاعجاب باعمالها ومداخلة الرياو النفاق في افعالها و تسويل النفس لصاحبها رؤية العملوتزيينها بهو استحقاق الاجرو الثواب بسببه وفي الاخلاق (هي) التيقظ في التفصى عن رؤية فضيلته و استحقاره؛ لركاكة حالمحتي لاتصير فضائله بذلك رزائل ؛ وفي الاصول (هي) ان يحيى بالحيوة القلبية الذاتية المنافية للنوم والموت الموجبة لدوام المراقبة (التوجه التام الي وجه الله الذي حصل له ورآه لئلايفوت عنه شيء من نفخات الروح ولمعاته بالغفلة) والحضور مع الله (للاستفاضه من تجلياته الصفاتية) والسعى في القرب (باتصافه بصفات الله) وفي الاورية (هي) تنور البصيرة بنور المالموس (الروح القدس) والتيقظ به النائل البدن وعالم الرجس ؛ وفي الاحوال (هي) الانحفاظ بذلك النور عن السلو (التسلي بالغير) والانجذاب الرحس ؛ وفي الاحوال (هي) الانحفاظ بذلك النور عن السلو (التسلي بالغير) والانجذاب

الى مقام القرب؛ وفي الولايات (هي) الإحتفاظ (الاحتظاظان ل) بالنفحات والانفاس الرحمانية ليحيى بالحيوة الالهية الحقانية، وفي الحقايق (هي) ان يكون يقظان بالحق في المشاهدة متحرزا عن التلوين بالنظر الى المغايرة؛ وفي النهايات (هي) التمكن في اليقظة الحقانية والتحرز من اشتباء الاحكام الوجوبية بالامكانية.

### ثم\_التوبة

( فانها ثمرة اليقظة والندم) واصلها فى البدايات الرجوع عن المعاصى بتركها والاعراس عنها ؟ و(رتبتها ) فى الابواب ترك الفضول القولية والفعلية المباحة و تجريد النفس عن هيآت الميل اليها وبقايا النزوع الى الشهوات الشاغلة عن التوجه الى الحق؟ و(رتبتها) فى المعاملات الاعراض عن رؤية فعل الغير والاجتناب عن الدواعى و احوال النفس برؤية افعال الحق ؟ و(رتبتها) فى الاخلاق التوبة عن الرزائل النفسانية وعن ارادته وحوله (عن المذموم) وقوته (على المحمود الابالله) و(رتبتها) فى الاصول الرجوع عن الالتفات الى الغير (حتى التوبة فيتوب عن التوبه لشمول قوله تعالى :

توبوا الى الله جميعا ايهاالمومنون للتائب ايضاً) و(عن) الفتور في العزم (للسلوك الى الله )و (ربتها) في الأودية الانخلاع عن علمه في علم الحق والتوبة عن شهود صفاته في حضوره مع الحق ؛ و(رتبتها) في الاحوال (التوبة) عن السلو عن المحبوب و الفراغ الى ماسواه ولوالى نفسه؛ و(رتبتها) في الولايات (التوبة ) عن التكدر بالنفوس والحرمان عن نورالكشف ؛ و(رتبتها) في الحقايق (التوبة) عن مشاهدة الغير وبقاء الانية؛ و(رتبتها) في التهاية .

# ثم-المحاسبة

(كما قال تعالى: ياايها الذين آمنوا اتقوالله ولتنظر نفس ما قدمت لغد؛ فان التقوى عبارة عن حذر القلب عن نزعات الشيطان بالتوجه الى وجه الله المعبر عنه بالحضور) وهى فى البدايات الموازنة بين الحسنات والسيئات؛ و(رتبتها) فى الابواب

المقايسة بين دواعي الخير (من الله والملك والقلب)و (دواعي) الشر (من النفس والشيطان) وخواطرها وانقياد الأولى وقمع الثانية ؛ و(رتبتها) في المعاملات (المقايسه) بين اوقات الحضور والرعاية وبين اوقات الذهول والغفلات (لئلايضيع الوقت بالغفلة) و (رتبتها) في الاخلاق (المقايسة) بين الفضائل و (بين) الرزايل والملكات الفاضلة و الردية (بالتمييز والاتصاف بالفضائل دون الرزائل) و(رتبتها) في الاصول ( المقايسة) بين تصميم اوقات العزيمة والفترة وجمعية الهم في السلوك والتفرقة واحانين الانس بالحق و الوحشة بالالتفات الى الخلق (لينخرط بكليته في وجه الحق بحيث لايحصل لم التفرقة والالتفات الى الغير) و (رتبتها) في الأودية الموازنة بين الوقت الأمن القريب من العيان في مقام الاحسان ( ان تعبدالله كانك تراه برؤية سرك الذي هووجهه لعدم الوجود لشيءالامن الوجه الذي له الى الله ولذلك لا يكون موجود الاالله ووجهه) وسكون الباطن (عن القيام بحق العبودية) بالتنور بنور الحقيقة ( ببصيرة الروحية المنورة بنورالسروالولاية ) و (رتبتها) في الاحوال (الموازنة) بين ازمنة خفوق البوارق (اللوامع النورية التي هي المعالم والبواعث للدخول في انوار الائمة وولايةالله ) وحقونها و (بين ) اوقات اشتدار الشوق والوجد وضعفهما وبين حصول الذوق (الذي هواول ما يجدونه من ثمرات التجلي ونتائج الكشوف وبوارد الواردات ) وعدمه ( ليستعد بالسعى والاعتصام لثبوت البوراق واشتداد الشوق الذي هو نارالله الموقدة على الافئدة حتى يحرق بها مافي قلبه من الخواطروالاراداتوالعوارض والحجاباتوحصول الذوق الي) ان يستمر ؛و(رتبتها) في الولايات ( الموازنة ) بين صفا الوقت (بتنور السر بانوار المعارف والصفات الالهية ) وكدورته ( بالتلوين لظهور صفات النفس ورؤيةالغير) وترويحالنفس وتبريح الكرب (كشفه وتنفيسه) الى ان يتمكن ( الصفا والتروح بالتنفس ( بالتفكر في انوارالائمة ومحبتهم) و(رتبتها) في الحقايق ( الموازنة بالتعديل) بين وارد القبض (من الله ليصتنعه لنفسه) و(وارد) البسط ( في الخلق بالحق) و (بين )اوقات التجلي (الذاتي) و (اوقات) الاستتار ( بالتجلي الصفاتي والافعالي) و (بين ) غلبات السكر ( الحاصل من تلاقي شهود امواج التجلى الذاتى المفنى لما عداه والعلم الكاشف عن بقاء الغير) و الصحو (بمحض الشهود وفناء البقية بالكلية) الى ان يستقر (فى مقام الجمع بين هذه التمقابلات بصير ورة عينه صفة الهية حاصلة من تجلى الذاتى بحيث تكون عينه متحيرة فى عين الذات واسما الهيا) و (رتبتها) فى النهايات ( الموازنة بالتعديل ) بين حالات الفناء (بالتجلى الذاتى الرافع لحجب الصفات عن وجه الذات) وظهور التلوين (بشهود الفناء) عند اوائل الردالي البقاء ( الذي هو الفناء عن الفناء بشهود فناء كل ماسوى الحق فيه ازلاو ابدا وعدم كون الوجود لشيء من الاعيان الابالخيال والتوهم حتى يزول ويفني فيرتفع الفناء عن شهود، ويتجاوز عنه) و (بين) الجمع (وجدان الحق برؤية الوجود المطلق وعدم رؤية شيء من المظاهر المتكثرة) والفرق (رؤية المظاهر المتكثرة بالوجود العرضي المجازي) و (بين) التحقيق ( بالشهود بالحق ) والتفريد ( بقبض الحق اياء بحيث لا يعرفه غيره في كدرون وقته) الى ان يتحقق بمحض التوحيد في مقام احدية الجمع والفرق .

# ثم\_ الانابة

(طاعة لقوله تعالى \_ وانيبوا الى ربكم) و اصلها فى البدايات الرجوع الى الحق بالوفاء بعهدة التوبة (بما تعهده فى عقد التوبة من العزم لاصلاح العمل)و (رتبتها) فى الابواب تعديل القوى لتتحد فى الابتمار و تتفق فى الامتثال لامرالله تعالى بلاتنازع وتخالف ؛ و(رتبتها) فى المعاملات توجه النفس الى جناب القلب لتتنور بنوره و تسكن اليه عند حضوره ؛ و (رتبتها) فى الاخلاق التثبت فى مطاوعة القلب و مشايعته عند الترقى الى جناب القرب والطمأنينة فى ذلك بالرضا المورث للقرب ؛ و (رتبتها) فى الاصول طيران القلب فى الترقى لصحة العزم و قوة الارادة وتنسم روح الانس واستشراف نور المودة و (رتبتها) فى الاخراط فى سلك التوحيد بهداية العلم (الورائتى الذى نور المودة و (رتبتها) فى الاحكام هو وضع كل شىء موضعه واعطائه حقه الذى خاقه الله له و هو للانسان مافى

السموات وما في الأرض كما قيل: ليس من الله بمستنكران يجمع العالم في واحد فتظهر في نفسه وحدة الحق) وتحديق البصيرة (الروحية) لاستشراف لممان انوار التجلى بقوة الهمة (التي هي اثر الجمع ويظهر بلون النار الصافية المتصاعدة المفنية للكثرات) و(رتبتها) في الاحوال الانجذاب الى الجناب الالهي بقوة الحب والولوع بنور الجمال لشدة الشوق؛ و(رتبتها) في الولايات الاستغراق في بحار سبحات الجمال (بحيث يصير عين السبحات ويحرق ما ادركه بصره الذي هو الحق من المخلوقات) والانقطاع عن الاغيار لهتك استار الجلال: و(رتبتها) في الحقايق اللياذ بنور احدية الذات من استيلاء سلطنة انوار كثرة الصفات؛ و(رتبتها في النهايات الاضمحلال في عين جمع الوجود (بحيث لا يجد الاالحق بالحق) والخلاص عن رسم التعين بمحض الشهود.

### ثم التقكر

(لكونهاشرفالمقربات وغرضاللعبادات لقوله تعالى و لعلهم يتفكرون) وهوفى البدايات تلمس البصيرة (تفحص العقل الذي هو نور مفاض على القلب) لادراك البغية (المطلوب) و (رتبته) في الا بو البالتحدس وهو تلقى المطلوب مع الدليل من العين من غير روية بو (رتبته) في المعاملات استخراج كيفية تخليص الاعمال من الافات و استنباط تهذيبها بالعلم للحكم (ظ المحكم) بالروايات (التي بينت حدودها وشرائطها) مقرونة بما يجعلها افضل القربات من صفات الطويات (بانيانها خالصالله ورؤيتها من الله) وصدق النيات ؛ و (رتبته) في الاخلاق تصفح سوابق النعماء ولواحق آلائه الواصلة على الولامن حضرة واسع العطاء ولو في صورة النقمة والبلا ليتمسك في شكرها بالعجز والحياء ويصبر على الشدة و البلابل يرضى فيما يعاقب النفس بالقضاء ؛ و (رتبته) في الاصول استعلام دقائق آداب الطريقة وتطبيقها على قواعد حكام الشريعة والحاق الرخص بالغيرة ( يحتمل كون كلمة الحرى مما يفيدالترك كالالقاء و يحتمل سقوط بالعزائم و نحوها اوكون كلمة الحرى مما يفيدالترك كالالقاء و يحتمل سقوط بالعزائم و نحوها اوكون بالغيره بالعزائم لئلا يتعلق قلبه بمحبة الغير فتمنعه غيرة الحق لاشتغاله بالحظوظ والفضول عن السير الى قربه فلابدان يكتفى بالحقوق) لاختبار صدق العزيمة ؛ و (رتبته)

فىالاودية تنقيح العلوم والحكم عنشوائب الوهم والخيال بنورالبصيرة وتميزالفراسة من الكهانة بنورالسكينة (الروحية) و(رتبته) في الاحوال تطلب وجوه محاسن شمائل المحبوب والتطلع بانوار الصفات على انهامن مواهب المحبوب ؛ و(رتبته) في الولايات الانتقال من المعرفة الى التحقيق ومن البقاء الى الفرق؛ و(رتبته) في الحقايق التوسل بالمكاشفة (الحاصلة من التجلي الصفاتي) الى المشاهدة والمعاينة (الحاصلة بالتجلي الذاتي الذىلايبقىللسالك عرق)و بالانفصال من الكونين (مما كان يتوهمه قبلا كونهمو جود احقيقيا مغايراً و مقابلاً للوجود الحق حتى الاتصال فانه لاشيء غيره يتصل بهاو ينفصل عنه)الي الاتصال (ادراك فناعماعدا الحق في الحق ازلاو ابد او كون الاشياء كلها شئؤناله بالحق فالاتصال اشارة الىفناءالعبد بالكلية ولميردمنه معناه الحقيقي العرفي) و (رتبته) في النهايات الانتقال من المعرفة (التي اعتبرت فيها المشاهدة وانكان الشاهدعين المشهود لفناءالكل بالتجلي الذاتي) الى التحقيق (الذي تسقط فيه الشهادة) ومن البقاء (بالحقُّ) الى التلبس (بملابسة الاسباب توسعاو ترحماعلى الخلق ليتروحوا بالسكون الى الاسباب

لعدماستطاعتهم الوقوفمع الحق كماهوولقف معه بحيثلايري للاسباب|ثرافيه)

ثم التذكر (لكونه ثمرة التفكر عندرفع الحجاب عن المطلوب المفقود بالنسيان كما قال تعالى وما يتذكر الامن ينيب) وهو في البدايات الا تعاظ بالمواعظ واستبصار العبر واستحضار ما قدفاته من الطاعة في الدنيا و استحضار ما قدفاته من الطاعة في الدنيا و استغراب (ظاستقراب) ما هو آت من احوال العقبي (بالرجاء الحاصل له من قول الانبياء و تصديقه بالوعد والوعيد) و (رتبته) في المعاملات استذكار مبادى خلقته ليستحقر نفسه لقوله تعالى ولقد خلقنا الانسان من سلالة من طين وقوله او لا يذكر الانسان انا خلقناه من قبل ولم يكشيئا وامثاله ما ويستيقن ان اصله العدم فيبني على ذلك المعاملة من الحرمة (لله) والتفويض والمره اليه) و الرعاية (لحدوده وحقوقه) والتسليم (لقضائه و قدره) و (رتبته) في الاخلاق

ادكاران الامكان معدن الشروالوجوب مصدرالخبرفيج (عليهويحتمل انتكون العبارة فيحب) تبديل الرزائل بالفضائل والتخلق بالاخلاق الحميدة والشكرعلى النعم الجميلة؛ ورتبته في الاصول تذكر عهدالاول (ما يكون في فطرته بجعل الحق من المعرفة بالحق و الولاية والاعلامله بعدالنسيان بالغواشي) وان فطرته النور والوصل وخاصية نشأته (الدنياوية الحاصلة من الوهم و الخيال) الظلمة و الفصل (مع عدم امكان انفصال الفعل والظل عن الفاعل وذى الظل بالحقيقة) فيقصد النور ويانس بهويذكر المحبوب ويتوجه اليه وفاء بعهده (الاول و رجوعا الى اصله و فطرته) و (رتبته) في الاودية تذكر العلم والحكمة المودعين فيهفانالحكمة ضالة المؤمن وتعاير (ظنتعاهد) احوال العهد في الازل فيتطلع اليهحباللوطن ؛ و(رتبتة) في الاحوال توسم انوار الصفات ومحاسنها القديمة و تعرف سبحات جمال الذات الازلية بعدالنسيان فيعود الى الحب الاول والهيمان ؛ و(رتبته)في الولايات تذكروقت ذكرالحق اياه وصفاته والرجوع الىماكان حالة غيبته (في الحق) من لقائه ؛ و (رتبته) في الحقايق شهود ما شاهده في الأزل وعيان ماعاينه في الوقت الأول؛ و(رتبته) في النهايات الرجوع الي ماكان عليه من الفناحين كان الله ولم يكن معهشي، وبقاء (ظ البقاء) بالحق في الابد على ماكان في الازلكما فيل والان كماكان وهو احدية الفرق والجمع و لهذاقيل الفاني فانفي الأزل والباقي باق لميزل.

ثم الاعتصام (الذى هو التمسك بحبل الله بعد الانقطاع عماسواه فلا يحصل الابعد تذكر المتمسك به) وهو فى البدايات التمسك بحبل الله وهو الطاعة على وفق الكتاب والسنة (فان المراد من الحبل هو السبب الذى يتوسل به الى الله وهو لاهل الصورة المتعلقين بالاسباب الصورى الاعمال الحسنة ولاسيما مصاحبة الاولياء) و(رتبته) فى الابواب الاعتصام بتوفيقه وعونه فى سياسة قوى النفس و وفع مكائد الشيطان ؛ و(رتبته) فى المعاملات الاعتصام بقدر ته وقوته فى سياسته ؛ و (رتبته) فى الاخلاق (الاعتصام) بخلقه تعالى ؛ و (رتبته) فى الاحوال (الاعتصام) بعلمه و حكمته ؛ و (رتبته) فى الاحوال

(الاعتصام) بجذبه تعالى اياه بمحبته اللارمة لوحدته (فان المحبة ظل للوحدة) و (رتبته) فى الولايات (الاعتصام) بنور تجليه الاسمائى ؛ و (رتبته) فى الحقايق (الاعتصام) بتجليه الذاتى ؛ و (رتبته) فى النهايات (الاعتصام) بالوهيته بعدالفناء التام فى هويته حتى يفعل مايفعل به باقيا ببقائه .

ثم الفرار ـ (فان الانقطاع عن الاغيار حتى الوجود الموهومي للسالك نفسه لا يتحقق الابالاعتصام .

قال تعالى : ففرو االى الله) وهو في البدايات (الفر ار) عما يشغله عن طاعته (الحقر أوعن طاعة الله) ويبعثه على معصيته ؛ و(رتبته) في الابواب (الفرار) عن دواعي القوى واستيلاء الهوى والميل الى الدنيا ومقتضيات طبيعته الجاذبة الى الجهة السفلي؛ و (رتبته) في المعاملات(الفرار)عن اعراض (ظاغراض)النفس المفسدة للإعمال كطلب الاعواض بهافي الدارين وعن اهمال شرائط الرعاية (حفظ حقوق الله) والحرمة و(الفرارعن) كل مايشغله عن الحق في الدين (عن الوصول الي الحق في سلوك سبيل التوحيد) و (رتبته) في الاخلاق (الفرار) عن كل مايزري بالمروة ويشين المرء في طريق الفتوة ؛ و(رتبته) في الأصول (الفرار)عن كلمايفتن (يبطل) العزم في السلوك ويسيء ادب الطريق عنداهل الحضور؛ و(رتبته)في الأودية (الفرار) عن كل ماينا في علو الهمة ويلتفت القلب عن سمت الوجهة (مايتوجه به الى الله من الاعلام التي هي انوار الائمة) ولوكان الاشتغال بالعلم والحكمة ؛ و(رتبته) في الاحوال (الفرار) عنرؤية الكسب والعمل والتمسك بالوصل وعن كل مايطرق السلو وينقص من الهمة العلو ؛ و (رتبته) في الولايات (الفرار) عن البقايا (من ذاته ونسبها)ولو كان صفايا (نسب صور تجليات الحق التي اخلصه عن كدر الكثرة و الاغيار)و (رتبته) في الحقايق (الفرار) عن كثرة تجليات الاسماء وشهودها و بقيه رسم الانية بجحودها ؛ و (رتبته) في النها مات (الفرار) عن اخكام الاثنينية واعتبارها حتى رؤمة الفرار واثارها (ليحصل الفرار عن الفرار ايضا).

ثم \_ الرياضة \_ (التيهي التمرين على قبول الحق وصير ورة اقو اله و افعاله وصفاته وذاته صادقة مطابقة له تعالى بمجاهدة الاعداء.

كماقالي تعالى : فاقتلوا انفسكمفارجعوا اليهارئكم) وهو في البدايات تــرك الحظوظ والاقتصار على الحقوق مع تزين الجوارح على حكمة الشرع و مخالفة مقتضى الطبع ؛ و(رتبتها) في الأبواب قهر القوى وقمع الهوى ورفض الدنيا ومافيها ودفع دواعي النفس وردفتاويها ونفي مضمراتها وخوافيها ؛ و(رتبتها) في المعاملات ربط القلب بالحق وقطعالنظر عن الخلق؛ و(رتبتها) في الاخلاق الانسلاخ عن الطبايع والعادات المذمومة والرزائل والتخلق بالأخلاق المحمودة والفضايل ؛ و(رتبتها) في الأصول جعل الهمومهما واحداوهوطلب المقصودو التادب بين يدى المعبود بجعل (ظ وجعل) ماسو اهمن المعدوم (غير) المقصود (انكان المفقود لا يحتاج اليي غير) و (رتبتها) في الأودية (تعليق الهمة بالحق وحده وتصفية البصيرة عن كل مايصده (عن الحق) وتفريغ الباطن عماسوي العلم اللدني والسكون الىنورالجمال الحقيقي ؛ و(رتبتها) في الاحوال الانجذاب الى ماجذب اليه بقوة الشوق والانخلاع عن قيوداحكام العلم بحكم الحق ؛ و (رتبتها) في الولايات نفي التلونات من ظهور بقاياصفات النفس والقلب واحكام العقل بالغيبة عن رؤية الأغيار و اوصاف الممكنات و رسوم المحدثات واحكام الفصل؛ و (رتبتها) في الحقايق رفع حجاب العلم عن مزاحمة العيان واحكام الاتصال (ظالانفصال) بالانفصال عن الاكوان؛ و(رتبتها) في النهايات تصفية المعرفة عنالعلم وتصفية شهودالحق بالحق عنرسم شهودك وعن شهود الغيرية حال البقاء بعد الفناء عندظهور الكثرة في الوحدة حتى لا يناسم الحدوث العدم (ظ القدم؛ اذالحدوث ينتفى بسطوة القدم فلاببقى الحادث مع تجلى القديم حتى يشم رائحة الوجود والقدم) ولايعارض الفرق الجمع .

ثم \_ السماع \_ (وهوفهم اشاراتولطائف من الكلام وغيره تقشعر منه جلوه الدين يخشون ربهم للاعتبار والارتقاء الى الغيب

قال الله تعالى : ولوعلم الله فيهم خير الاسمعهم ؛ فان بالفرار عن النقائص يستعد لقبول كمال السمع ويترتب على الاستماع الفهم الموجب للارادة المستتبعة للطاعة) وهو في البدايات سماع الوعد والوعيد من واعظ زكي بصوت رخيم حتى يقع موقع القبول (فيجيبه بالامتثال) و(رتبته) في الابواب سماع لمة الملك واجابة داعي الحق بعد تمييزها عن لمة الشيطان و هواجس النفس ؛ و (رتبته) في المعاملات سماع اخبار الكتاب و السنة وتطبيق المعاملة عليها وبناؤها على توحيد الوجهة ؛ و (رتبته) في الاخلاق اجابة الداعي (ظ داعي)الحق الى التخلق باخلاف الله (نل باخلاقه) والرضا باحكامه ؛ و(رتبته) في الاصول سماع القلب خطاب الرب بقوله تعالى اذكر وني اذكركم ؛ و تقريبه بقوله من تقرب الى شبرا تقربت اليه ذراعا ومن تقرب الى ذراعا تقربت اليه باعاو من اتانى مشيا اتيتة هرولة ؛ و (رتبته) في الاودية تلقى الحكم و قبول الالهام ؛ و (رتبته) فىالاحوال قبولملاطفات الحق في تحببه الى العبد وسماع خطاب اتباع الحبيب في قوله فاتبعوني يحببكم الله ؛ و (رتبته) في الولايات سماع نداء اني اناالله من سره ثم من كل شيء؛ و ( رتبته ) في الحقايق سماع الاستجابة عند سماع قوله تعالى فاني قريب اجيب دعوة الداعي اذا دعاني فلتستجيبو الى بسمع الحق ؛ و سماع قوله تعالى نحن لقرب اليه من حبل الوريد حين كان الحق سمعه ؛ و ( رتبته ) في النهايات سما عالعبد كلام الكل بسمع الحق تحقيقا (لتخليصه عنرسمه وتحققه بالحق) وسماع الحق كلام الكل بسماع (ظ بسمع) العبد تلبيسا (بملابسة الصور والاسباب ترحما على الخلق لعدم استطاعة الوقوف معه) فهذه (العشرة) مقدمات اصولها في البدايات مشتركة في كونها رفع الكثافات الطبيعية عنوجوه القوى وقمع دواعي الهوى حتى تنفعل القلب من نورالقوى فتقبل الىالحق فينفتح للسالك ابواب الغيب ويطرق بهاالي حضرة الرب ولهذاسمي القسم الثاني قسم الأبواب وهي تشترك في كونها انفعالات عن النور القدسي و

تنورات للروع النفشى تصير النفس بهالوامة بعدان كانت امارة بالسوء واول هذه الابواب هو \_ الحزن

قال تعالى ؛ تولوا واعينهم تفيض من الدمع حزنا ، وهو تالم الباطن لمافات) و صور ته في البدايات الاحساس عندالية ظة بتالم الباطن الحاصل من الوقوع في ورطة الغفلة التي قبلها من افيان (ظ افتتان اي فساد) الفطرة من كدورات غواش النشأة فكاد (فكانه) قداصابه الحزن من نوم الغفلة فلم يحس بالالم فاحس به عند زوال الحرز (ظ الحجاب) حالة اليقظة : وهو (اصله) في الابواب الحزن على التقصير في الطاعة والتورط (ظ التفريط) في الحق (اوظ الجفاء) وضياع الايام ؛ و (رتبته) في المعاملات الحزن على معرفة (ظ خطور) الخاطر و تعلق القلب بالغير والسوى؛ و (رتبته) في الأخلاق توجع الباطن على فقدان الملكات الخاطر و تعلق الله الحميدة؛ و (رتبته) في الاصول الحزن على فتور العزم و (على) سوءان المحضرة بالمعارضات (ظ بالعارضات) دون الخواطر (هي امور تعرض فتمنع انفاذ الخواطر الرحمانية اوواردات تمنع الواردات المقابلة لهامن انوار الجمال الموجبة للسرور و الانبساط) و (على) الاعتراضات على الاحكام (حيث خطر ببالهم الاختيار على ما اختار الله لهم فيحزن على على عدم ترك الاختيار مع اختيار الله الذي

قالماكان لمؤمن ولامؤمنة اذا قضى الله ورسوله امر اان يكون لهم الخيرة من امرهم) و(على) نسيان حق الرب بمعارضات القصد (من قبل الله

كماقال امير المؤمنين عرفت الله بفسخ العزائم ونقض الهمم مثل انقصد طريقا فسلكة فيماهواولى به) و(رتبته) في الاوديه الحزن على الجهل واشتغال النفس عن شهود الحقود نائه الهمة؛ و(رتبته) في الاحوال الحزن على السلو عن المحبوب وعلى فقدان الوجد ولوعة الشوق (شدة الشوق بحيث يحترق الفواء)؛ و (رتبته) في الولايات (ان) ينقلب الحزن سرورا (فان الاولياء لاخوف عليهم ولاهم يحزنون على انفسهم لكونه على الفقدان والتفرقة وهم اهل الوجدان والجمعية) فان لم يمتل السرسرورا يحدث التحزن (تكلف

الحزن واظهاره) على فقدان السرور و كدورة الباطن وعلى فقدان التمكن عندحدوث التلون ؛ و (رتبته) في الحقايق التحزن عند الاحتجاب بالصفات عن شهود الذات على فوات حيوة الجمع ؛ و (رتبته) في النهايات (ان) لا يوجدالحزن (ولوعلى غير نفسه) الاعند اوائل الفرق بعدالجمع قبل التمكن باحدية الفرق و الجمع كقوله تعالى فعلك باخع نفسك على آثارهم ان لم يؤمنو ابهذا الحديث اسفا .

وثانيها ـ الخوف ـ (والمرادبه التاثر من قهر الحق و علوه كماقال يخافون ربهم من فوقهم) وهو (صورته) في البدايات خوف الموت قبل التوبة ؛ واصاه في الابواب خوف العقوبة بتصديق الوعيد و ذكر الجناية و مراقبة العائبة ؛ ودرجته في المعاملات خوف المكر بالصدود والاعراض وزوال لذة الحضور والمراقبة ؛ و (درجته) في الاخلاق خوف النقص وفقدان الكمال ؛ و (درجته) في الاصول خوف فقدان لذة الانس ( و خوف ) فتور العزم وقصور الارادة ؛ و (درجته) في الاودية خوف قصور الهمة والبقاء في الجهل والذلة ؛ و (درجته) في الاحوال خوف زوال الشوق والوجد ؛ و (درجتة) في الولايات ( ان ) يصير الخوف هيبة الاجلال بتجلى العظمة ؛ و (درجته) في الحقايق هيبة تمنع المشاهد من الخوف هيبة الاجلال بتجلى العظمة ؛ و (درجته ) في الحقايق هيبة تمنع المشاهد من علانبساط وتقصم المعاين بصدمة العزة ؛ و (درجته ) في النهايات هيبة القهر عند مبادى تجلى الذات وطمس رسم العبد ثم

ينمحق الهايب وهيبته عندالفناء (ظ فناء)المحض.

ثالثها \_ الاشفاق \_

قال الله تعالى: انا كنافى اهلنام شفقين) وفسره الشيخ بانه دوام الحدر (على نفسه عن الموبقات) مقرونا بالترحم (رحمة على نفسه و ابقاء لها) وذلك اصله وصور ته فى البدايات الاشفاق على العمل ان يصير الى الضياع ومعنى اصله فى الابواب ان يحدر من الموبقات ترحما على نفسه و ابقاء لها وذلك هو الاشفاق عليها ان يجمع (ظ تجمح اى تميل) بصاحبها ميلالى الهوى ومعاندة الشريعة والطريقة لما فى طباعها من اللج و الاباء؛ و درجته فى

المعاملات اشفاق على الوقت ان يشو به تفرق اى نظر والتفات الى الغيبة (ظ الغير)فانه ينافى الرعايةوالمراقبةلانالحضور معالحقجمع ولارعاية ولامراقبة الابالحضورمعه تعالى، و(درجته)في الاخلاق اشفاق على النفس ان تريدغير واد(ظ وارد)الحقو (اشفاق) على الخلق ان يعاقبوا بمعاصيهم لمعرفة معاذير هم (حذراعن رؤية الفعل لغير الحق وعن تفضيل نفسه على الغير) و(درجته) في الاصول اشفاق على القلب ان يعرض لهسامة (١٧١٠) اوفترة تمنعه عن الترقى اوشبهة توهن يقينه ؛ و(درجته) في الأودية اشفاق على العقل ان يقطع طريقه شيطان الوهم ويعارضه في العلم و (اشفاق) على البصيرة ان يعرض دونها حجاب الكون و (درجته) في الاحوال اشفاق على السراي الباطن (للقلب) ان يعرض له السلو (النسيان) عن المحبوب اويخمد فيه لهب الشوق الي المعشوق؛ و(درجته) في الولايات اشفاق على الوقت الذي يسير فيه من التلون و (ظ الي)التمكن ان يغلبه حكم العلم فيميل الي الوجود (المجازي) ويذهل عن الشهود (الالهي) و(درجته) في الحقايق اشفاق المروع في مقام الخفي ان يبقى في السكر وبحرملذة الصحوا و يبقى في نقص الفصل فيحرم كمالالوصل؛ و (درجته) في النهايات الأشفاق فيمقام التحقيق انيمنعه البقية عنمحض التوحيد .

ورابعها \_ الخشوع\_(وهوخضوع وانكسار يحصل للنفس خوفا ممن لهقهروانتقام اوهيبة لعظمة محبوب متعال في العظمة .

قال الله تعالى الميأن للذين آمنوا ان تخشع (ترق)قلوبهم لذكرالله) و صورته في البدايات خضوع الجوارح في الطاعات ؛ واصله في الابواب انكسار في النفس وسكون في قويها الطبيعية (يمنعها عن الانتشار خوفا اوهيبة لعظمة الله) استيلاما بحكم (ظاستسلاما لحكم) الحق واتضاعا (انحطاطا) لنظره.

(كماقال تعالى ان الله كان عليكم رقيبا) وخشية لعظمته ؛ و(درجته في المعاملات تصاغر في القلب عند المراقبة وانكسار فيه للحق و تحاقر ينشأ من الوقوف على افات النفس والعمل

قال الله تعالى و الذين يؤتون مآتوا و قلوبهم وجلة انهم الى ربهم راجعون ؛ و (درجته) في الاخلاق خمود نار الطبيعة بنورالحق ورؤية فضل كل ذى فضل من الخلق عليه (بايفاء حقوقهم وعدم مطالبة حقوق نفسه عنهم بلعدم رؤية حق لنفسه عليهم) وانخلاع عن هيئات النفس بقبول نعوت الرب لتنقلب رزائلها فضائل ؛ و (درجته) في الاصول انسلام الوجه لله منقمعا في جنب نقمه منقهرا في ذل عدمه قضاء بحق (ظلحق) ربوبيته و حفظا لاهاب المعبودية ، و (درجته) في الاودية مبالغة في التذلل عند تجلى العظمة واستسلام لحكم القضاء وانخلاع عن علمه بترك الاعتراض ؛ و (درجته) في الاحوال اذعان بحكم الحال (الوارد عليه) وانسلاخ عن احكام العلم ؛ و (درجته) في الولايات تنسم لنسيم الفناء الحال (الوارد عليه) وانسلاخ عن احكام العلم ؛ و (درجته) في الولايات تنسم لنسيم الفناء في الحال (الوارد عليه) وانسلاخ عن احكام العلم ؛ و (درجته) في الولايات تنسم لنسيم الفناء في الحقايق التفاني عن الصفات بانمحائها في صفات الحق؛ و(درجته) في النهايات التجرد في البقية واعتبار الاثنينية.

## وخامسها ـ الاخبات \_ (وهوالسكون الى الحق بقوة الشوق

كماقال تعالى واخبتوا الى ربهم) وصورته في البدايات سكون النفس الى الرجوع عن المخالفات (لقمع الهوى والشهوة والغضب) واصله في الابواب ورود المأمن (الذي وجده بالوارد الغيبي) من الرجوع الى ما تاب عنه و(الى) التردد (في النية و السلوك بوسوسة شياطين المجن و الانس) و (درجته) في المعاملات سكون النفس الى الاستقامة الى الله بالرعاية (حفظ الاداب والحقوق) و المراقبة (بالتوجه التام الى الوجهة) حتى تستغرق العصمة الشهوة ؛ و (درجته) في الاخلاق سكون النفس الى التخلق باخلاق الحق والتنور بنور القدس ؛ و (درجته) في الاحلاق سكون القلب في السير الى الحق بحيث لا ينقص ارادته بنور القدس ؛ و (درجته) في الاصول سكون القلب في السير الى الحق بحيث لا ينقص ارادته (تعلق قلبه بالحق واطاعة داعيه) سب و لا يزيل انسه (بالحق) عارض (يشغله بغير الحق فيوحش قلبه منه و (درجته) في الاورية سكون العقل الى (ان) يصير بصيرة و لا يلتفت الى الغير في وحش قلبه منه و (درجته) في الاحوال سكون السرالى المحبوب لفتة و لا يوجه (ظيتوجه) الاالى الحق همه ؛ و (درجته) في الاحوال سكون السرالى المحبوب

منجدبااليه منقادالجذبه مشتاقا (الى لقائه) و (درجته) في الولايات سكون الروح الى اللحظ (مشاهدة الحق) وانجذاب بالغيبة عن التلون الى التمكن ؛ و (درجته) في الحقايق استقرار (من السر الذي يسمى عند ملاعبدالرزاق بالخفى) في الاتصال باستمرار الشهود (للحقو) الانفصال عن الرسوم ; و (درجته) في النهايات سكون (منه) الى الحق بالحق وقرار بفناء رسوم الخلق (بحيث يصير اخفي وسر السر)

وسادسها \_ الزهد \_ (تراك الحقير والفانى للوصول الى العظيم والباقى ولذاذمالله الذين لم يرغبوافى يوسف لعدم معرفتهم قدره و عظمته بقوله ، وكانوافيه من الزاهدين وفى الحقيقة هو الاعراض عن الامانى و ترك ما يشغل القلب عن الله بتحويله من الاسباب الى مسببها وقداستدل الشيخ لمحبوبيته لله

بقوله تعالى: بقية الله خير لكمان كنتم مومنين فان المراد من البقية هوالفانى بالكلية في الله والباقى به از لاوابداو هوالحجة الكلية الالهية كمان بقية الحجة هوالذى فنى في الحجة الكلية بالكلية وبقى به كذلك و صارحجة للحجة وسرذلك ان الوجود الحق خير محض لاشر فيه اصلالان خير كل شيء عبارة عمايلائم طبعه وينال به غرضه و الوجود يلائم كلشيء وبه ينال كلشيء غرضه فلايناسب الشر الوجود الحق حتى يصدر عنه ولكن الممكنات و انكانت جهة الوجود غالبة عليها و تكون من حيث الوجود خيريتها بالذات الاانهامن حيث الامكان وعدم امتناع العدم عليها تعرض لها الشرية التي هي عدم نيل الغرض وعدم ملائمة الطبع لعدم كونها في رتبة الواجب فهي راجعة الي الخلق لا الي الله ولا يخفى ان منشأ اعتبار التقابل بين الحق و الخلق انماهو العلية التي تكون بين الوجود المطلق المقيدة باعتبار تعيناتها التي تقتضي المبانية ؛ والاعتبار لا تتجاوز عن الوجود المطلق الى المتحقق بالذات و الحقيقة ولذلك تكون الذات التي تعتبر في مقابل الصفة والفعل عين المشية الخالقة و المخلوقة بالذات و كذلك كل ما كان من صفات الفعل) وصور ته في

البدایات ترك الشواغل وقطع العلایق ورفع العوایق. واصله فی الابواب اسقاط الرغبة فی الشی (عن النفس) بالكلیة (بحیث لاتمیل الیه اصلا) و درجته فی المعاملات الزهد فی الفضول (عن قدر الحاجة) والاقتصار علی الحقوق لیتفرغ الی عمارة الوقت بالحضور وقطع الاضطراب فی التوجه؛ و (درجته) فی الاخلاق التجرد عن المیل الی الفانی لیتعود بالایثار ویتحرز عن وصمة الشح ورق الكون لیكون من الاحرار: و (درجته) فی الاصول تنحیة (تبعید) مادون الحق عن طریق القصد و از وم الفقی لغنی القلب بالحق؛ و (درجته) فی الاودیة تصفیة الباطن عن ظلم الكون (كدوراته) و انحیاز البصیرة الی نور القدس؛ و (درجته) فی الاحوال الاعراض عماسوی المحبوب و الوحشة عن غیر ما انس به من نور تجلی المطلوب؛ و (درجته) فی الولایات الاستیحاش عما ینطلق علیه اسم الغیر و الاسترواح الی من یری منه كل خیر؛ و (درجته) فی الجفایق رفع محاسن الصفات عن مزاحمة شهود جمال الذات؛ و (درجته) فی النه ایات نفی البقیة بمحورسم الاثنینیة.

وسابعها \_ الورع \_ (وهوالاجتناب عن كل شبهةوريبة وغرض نفساني

كما قال تعالى: وثيابك فطهر؛ واذا وجباز الةالادناس عن الثياب فكيف لايجب تطهير البدن عنهاوتز كية النفس عن إقذار الاخلاق و تخلية القلب عن دنس التعلقات و الروح عن حب الدنيا و السرعن الاغراض) و صورته في البدايات الاستقصاء في تجنب المحرمات؛ واصله في الابواب تجنب القبايح من المكروهات والدنايا الشانية عندذوى المروات وانلم تكن محرمة شرعاصونا للنفس تطرفا (من ان يخرج من حدالاعتدال و الاستقامة الى احد الطرفين) ودرجته في المعاملات التوقى عن الفضول (عن قدر الحاجة) الشاغلة عن الرعاية (لحقوق الله) والمراقبة والتحفظ عن الاعتداد بالخلق في المعاملة؛ و درجته في الأخلاق صون النفس عن دنس الطباع والوقوف بدون المكارم و الفضائل؛ و درجته في الأحدال والتنزء عن التردد في العرب الخلق عن التردد في العرب (للسلوك) والتوقف دون بابه؛ و (درجته) في الاودية التحرج (التضيق على النفس للعرب (للسلوك) والتوقف دون بابه؛ و (درجته) في الاودية التحرج (التضيق على النفس العرب (للسلوك) والتوقف دون بابه؛ و (درجته) في الاودية التحرج (التضيق على النفس العرب (للسلوك) والتوقف دون بابه؛ و (درجته) في الاودية التحرج (التضيق على النفس -

بالاحتراز) عمالا تحققه البصيرة ولاتنزل في السكون اليه السكينة؛ و(درجته) في الاحوال التحرز عمالا يستحسنه الذوق (شهود الحق بالحق) ولا يجذبه اليه الشوق تثبتا بحكم الحب وتغليبا للصيانة (للصفاء التي تقرب) الى الرب: و(درجته) في الولايات التورع عن كل داعية (تدعو الى شتات الوقت) وعن كل شاغل عن الحق موجب للمقت ؛ و(درجته) في الحقايق التورع عن كل ما يمنع المعاينة ويثبت بينه وبين حبيبه المغايرة؛ و(درحته) في النهايات (التورع) عن كل ما يعنع المعاينة ويثبت بينه وبين حبيبه المغايرة كونه في الجمع بمحق الرسوم حتى رؤية كونه في الجمع (لانها تتضمن رؤية نفسه وصفته وفعله في كون في التفرقة بملاحظة الغير).

وثامنها \_ التبتل \_ (وهو الانقطاع بالكلية ،

قال الله تعالى وتبتل اليه تبتيلا) وصورته في البدايات (الانقطاع عن مألوفات النفس و متابعتها بقمع الهوى و الشهوات الى اطاعةالله و التسليم لامره واصله في الابواب ) الانقطاع عن الحظوظ (النفسانية)واللحوظ الى الغير خوفا (بان يتجرد عن الخوف من غير الحق لتفويض امره الى الله) ورجاء (بان يتجرد عن الرجاءِ الى غير الحق لكونه راضيا بحكمالله) ومبالاة الحال(مبالاة بالحال بان يتجرد عن المبالاة بغير الحق لشهود الكلمنه) و(درجته) في المعاملات الانقطاع الى الله عن فعله وحوله وقوته بتسليم النفس وتفويض الامر (الى الله)و(درجته)في الاخلاق الانقطاع الى الله بتحديد (بتخلية) النفس عن الهوي (ميلها الى مقتضيات الطبع واعراضها عن احكام الشرع وقيل حيوتها) وتزكيتها عن ظلمة طباعها وهيآتها والتنور بنور اخلاقه(الله)وصفاته ؛ ودرجته في الاصول الانقطاع الى الحق بالتوجه اليه عن الخلق انسابه ووحشة عنهم ؛ ودرجته في الاودية الانقطاع الى نور القدس والانخلاع عن الوقوف مع النفس؛ و درجته في الاحوال الانقطاع عن الكسب والانقياد للجذب؛ و درجتهفي المولايات الانقطاع عن احكام الامكان و آثار الخلقية الى احكام الوجوب واوصاف الالوهية ؛ و(درجته) في الحقايق الانقطاع عن رسم الانية بطلب الانغماس في الهوية (الوجود المطلق والتوجه نحوه بحيث يشغله عن كلشيماعداه) و(درجته) في النهايات الطمس

( فناء الصفات في الضفات ) في الجمع بالكلية والمحق ( فناء الذات ) في الحق مع الأمن من البقية ؛

وتاسعها \_ الرجاء (وهو توقع الخير عن الله الذي عنده الخير ولايتحقق الابمتابعة من يكون واسطة و وسيلة للوصول اليه

كماقاللقدكانلكم فيرسولالله اسوةحسنة لمنكان يرجوالله) وصورته في البدايات نو قع النجاة (من العذاب)و اصله في الابواب رجاء في الثواب بالاجتهاد في العمل (فان الياس مانع عن الافدام) ودرجته في المعاملات رجاء القرب والكرامة (ولولاه لمال الطبع الي التلذذات العاجلة ولم يترك المناهي) بالحرمة والرعاية (بتعظيم الله وحفظ احكامه وحقوقه) و(درجته) في الاخلاق رجاء مقام الفتوة (القلب الصافي عن صفات النفس) لصحة المروة (عدم التاثر عن الاسباب) و (درجته) في الاصول البسط بالانس والغني بالحق بالانس (فان الرجافي المقامات الاوسط يتبدل بالانبساط الذي هوالاسترسال على حكم الجبلة وفي الاواخر بالانس لاستلز امالطمع والتوقع الرجائي الفقدان والتملق والتكلف) و(درجته)في الاودية توقع نزول السكينة عندوقوع البلية و انتظار الطمانية عندروح السكينة و(درجته) في الاحوال توقع اللقاء عند شيم البرق وكمال السرور عند حصول الذوق؛ ودرجته في الولايات توقع وقت التمكن عندظهور التلون ، و(درجته) في الحقايق توقع المشاهدة كما في قوله (الحلاج) بيني وبينك انيي ينازعني فارفع بلطفك (بفضك) انيي من البين ؛ و(درجته) في النهايات استيهاب مقام احدية الجمع والفرق حال ظهور التفرق الثاني (بعد الجمع) والتلوين بظهور الخلق.

وعاشرها\_ الرغبة \_ (وهى الميل الى ما تحقق وقوعه بخلاف الرجاء فانه توقع المفقود الذي ظنوقوعه لرحجانه

قال تعالى يدعوننارغبا الى الكمال والجمال ورهبا من النقصان والجلال) وصورتها في البدايات ميل النفس عن الطبع الى القلب؛ و اصلها في الابواب (الرغبة) فيما تحقق

وقوعه بخبر الصادق عن النعيم ولقاء الحقيوم التلاقى ؛ ودرجته في المعاملات رغبة ارباب الشواهد (على المطلوب) فيما و ثقوابه (من المطلوب) بشهادتها ليسلمو اما يزاحم عقولهم و اوهامهم بحسب عادتهم : و (درجته) في الاخلاق الرغبة في خصال الفتوة لاستعداد كمال الولاية ؛ و (درجته) في الاصول الرغبة في المقصود بالاعراض عما سواه في الانس بذكره و مامنه يلقاه ؛ و (درجته) في الاودية الرغبة فيما تجلىله بصيرة من الانوار التي يثبت بها طمانينته والاناة التي تعلوبها همته (بحيث يكادان لا تلتفت الى الغير) و (درجته) في الاحوال الانجذاب الى ما يجذبه اليه الشوق ويحكم بملازمته الذوق؟ و (درجته) في الولايات الانغمار في انوار الصفات و الافتتان (التعشق) بمحاسنها قبل شهود جمال الذات ؛ و درجته في الحقايق الانحسار (الانقلاع) على ما يعاين من انوار جمال الذات مع بقية فيه مستغرفة في تلك السجات ؛ و (درجته) في النهايات

(الرغبة في دوام اتصال سره بالمعشوق الحقيقي بحيث يحصل له) الغيبة (عن كل مايغايره؛ فهذه مقامات اصولها في الابواب مشتركة في انفتاح ابواب الغيب على السالك وتنور القلب بنور الحق و تمرن النفس بالطاعة له لانعكاس النور من القلب اليها فياخذ القلب في المعاملة) مع الحق بدون القارنه (من النفس لصير ورتها لوامة بالخروج من الامارية).

ثم لما صارت لوامة اخذت فى المعاملات لصاحبها لفبول حكم القلب وصير ورتها مطمئنة تذعن لـه بعض الاذعان وان جمحت وابت فى بعض الاحيان لكنها لم تثبت فى ذلك بلندمت فى الساعة

ثم لامت نفسها و عادت الى الطاعة فالقلب غالبا يستعملها فى طريق الاطمينان و يكلفها مايز داد به فى الايمان؛ واولما بدأبه فى المعاملاتهى \_ الرعاية \_ (محافظة النفس عن مخالفة الله كما قالرهبانية ابتداعوها لخروجهم عن السنة اومع عدم الزام مناما كتبناها

عليهم الاابتغاء رضوان الله بمتابعة الشريعة والطريقة فمارعوها حقرعايتها حيثخرجوا من الاستقامة فيها) و اصلها في هذا الباب رعاية الاعمال باجرائها مجرى العلم (على مقتضى العلم الذي حصل بشرائطها وحدودها من الشرع) وتوفيرها (تكميلها وتكثيرها) بتحقيرها (عمايليق بالحق المتعال بل عما يجب عليه من القيام بالشرائط والحدود و حفظها) معالجدفي القيام بها (في المواظبة عليها) و (من) غير النظر اليها و (من غير) رؤية تزين النفس بها (بل مصدق النية و الاخلاص لا بانتسابها الى نفسه و استحسانها و السكون اليها) وصورتها في البدايات الانقياد بحكم الشرع وانكان معكلفة ما؛ و(صورتها) في الأبواب تمرن القوى البدنية والنفسانية بها؛ واما درجاتها (ظدرجتها) في الاخلاق فنفس التخلق بها؛ و مرجتها في الاصول رعاية القصد عن الميل والعزم عن الفتور والارادة عن النقصان والأدب عن الاهمال ولو بلحظ؛ و(درجتها)في الأودية رعاية العقل عن الحكم بالقياس؛ ودرجتها في الاحوال رعاية الرهب والحذر عن شوب الكسب والحجب به؛ ودرجتها في الولايات رعاية ازلية الحق اذلايكون في ازلية الازال الاهووحده؛ و(درجتها في الحقاية رعاية ان يغيب عنرعايته وسيره في الله بالصفأ من رسمه : ودرجتها في النهايات رعايته بالله بان يرى الرعاية منهومن سابقة عنايته بالعصمة التامة)

ثم (الثاني) \_ المراقبة \_ (دوام ملاحظة الحق ومراعاته.

كماقال تعالى تعالى فارتقبانهم مرتقبون اى فكن مراقبا ومتوجها لما حضراك من التجليات فانها موجبة لالاستعداد للتجلى الاحدى الحامع لجميع المراتب الحاصلة الموجب لحصول الجمعية) و صورتها فى البدايات محافظة الجوارح من المخالفات ؛ و صورتها) فى الابواب مخالفة قوى النفس تحفظا من دواعيها ؛ واصلها فى المعاملات مراقبة الحق بالقلب على الدوام فى السير اليه بين تعظيم مذهل (بان يعظمه بحيث لم يبق لغير الحق فـى قلبه مجال فيذهل عن نفسه وعن غيره) ومدانات (قرب اقرب اليه منه عاملة (لهعلى تعظيم الحق بحيث لم يبق له ولغيره قوام و تحقق الاوهولة تعالى لكونه قيوما اى

قائما بذاته ومقوما لكل ماعداه) وسرور(في غاية العظمة) باعث (على السير اليه جدا) و درجتها في الاخلاف مراقبة (الحق)في تحلية العبادة باخلاقه (بحيث) يتخلق بها ، ودرجتها في الاصول دوام ملاحظته للمقصود في المقصد اليهمع حفظ الأدب معه (ادب الحق ان يعرف مالهو ماللحق كماان ادب الخدمة هوالفناء عنرؤيتها وادب الشريعة الوقوف عندها) و (درجتها) في الاودية مر افبة الحق في التوجه الي عالم القدس استنز الاللمعارف والحكم و سكون الى حكمه في القسم (بان لايعترض بماقدرله بل يرضى به) وتعرضا للنفحات بترك الرعونات (النظر الينفسه و وجوده و مراقبته ونسبة شي مستحسن الي نفسه مماهومن علائم الوقوف مع الطبع) والمعارضات (بانلا يعارض فعل الحق بفعله ولاارادته بارادته بللايفعل ولايريدالاماارادالحق)و(درجتها)في الاحوال الانجذاب الى المحبوب وشيمبرق الكشف(تطلع اليه ببص ممنتظر اله)من جانب المطلوب؛ و(درجتها) في الولايات مراقبة الانفاس المروحة عن كرب رسوم الصفات و(مراقبة) الاوقات (الوارادت الالهية) الصافية عن كدورات ظهور البقيات ؛ و(درجتها) في الحقائق مراقبة الصحوفي السكرو مراقبة الاتصال في الانفصال؛ و(درجتها)في النهايات مراقبة (ظهور) اشارات الازل (الاسرار الالهية التي لايمكن التعبير عنها الابالاشارة وفسرها الكاشاني بمعاني معلومات الحق في الازل)على احانين الابد (على اجزاء الزمان مترتبة الى الابد)ومراقبة الخلاص عنرؤية المراقبة بمحق الرسم فيعين الجمع .

ثم (الثالث)\_ الحرمة \_ (التعظيم ومراعاة الحق) .

(قال الله تعالى ومن يعظم حرمات الله اى حقوقه الواجبة المراعات فهو خيرله عند ربه) و(صور تها) فى البدايات التحرج (تضيق الفس فى التجنب) عن المخالفات (لاوامر الله ونواهيه) و (صور تها) فى الابواب (التحرج) عن خواطرها (المخالفات) و دواعيها ؛ واصلها فى المعاملات تعظيم الامروالنهى لمجرد الموافقة بحكم السيد بمحض العبودية لا خوفا من العقوبة (حتى يشبه بتسليم الشخص لخصمه الغالب القاهر) ولارجاء للمثوبة (حتى يشبه

بعمل الاجمر الحربل عبد الاجرة لاعبد مالكه ودرجتها في الاخلاق تصون النفس عن مقتضيات الطبايع ودنايا الأخلاق تعظيما للامر بصفايا ها؛ و(درجتها) في الاصول التحرز (تحمل الصيانة) في العزم والسير عن الالتفات الى السوى والغير و(التحرز)عن سوء الادب في الحضرة (بانلايري الحرمة من نفسه فان النظر الى الطاعة مراياة ويعرف مالهوما للحق)و درجتها في الأودية صيانة العقل عن الفكر حتى يصير بصيرة (فان التسوية و عدم بروز التصرف والاختلاق في كلاقوة ومرتبة موجبة لظهورانوار الروحية والالهية)وصيانة الحد(عن) ان يتعلق بالغير غيرة(لصيرورة حاله بحيث لايتحمل مقاسات مايشغله عن المحبوب الحقيقي)وصيانة الشوق والوجد عن السلوعزة (فلايغلب شوقهو وجده شي من الحدثان حتى يتسلى به؛ ودرجتها في الاحوال تعظيم الحق بحمل اخبار الكتاب والسنة على المفاهيم العرفية ايضًالا الاقتصار على بطن من البطون التاويلية ولاحملها على التشبيه والتمثيل) ودرجتها في الولايات صون السروران يداخله امن (من مكر الله وابعاده) ودرجتها في الحقايق صيانة البسط ان تشوبه جرأة (تخرجه عن الأدب) و درجتهافي النهايات صيانة الشهودان يعارضهسبب (بالنظر اليغير الحق منالاسباب والاكوان فضلا عنالتعلقبها) وصيانة الوجود(الحقاني) عن ان يزاحمه رسم (من الوجود المحازي).

ثم ( الرابع) الاخلاص \_ (خلوص السرعن الغير.

كماقال الله تعالى الالله الدين الخالص فان حقيقة العابد وما يتعبد به والمعبود واحدة لا تكون حتى لنفسها الالله) وصورته في البدايات ان لايشرك بعبادة ربه احدا ؛ وصورته في الابواب ان لا يخطر بباله عوض في العمل ولا ينبعث من قوى نفسه داعية العزة والجاء وغيرهما مما يشوب نية القرب الى الحق واصله في المعاملات اخراج رؤية العمل من العمل (بان لا يعتد به ولا يراه من كسبه) والخلاص من طلب العوض عليه (لذلك) والنزول عن الرضا به (بان لا يستحسنه ولا يرضا به في اداء حق الله فيقف معه) و درجته في الاخلاق تصفيتها عن شوب رسمه ورؤيتها من فضل ربه (واحسانه) كقوله تعالى واصبر وماصبرك الابالله ؛ و (درجته) في الاصول رؤية القصد و العزم من توفيق الحق و امتنانه و الجد و الجهد

فى السير مع الاحتماء من شهوده؛ و(درجته) فى الاودية تخليص العقل بنور البصيرة عن شوب الوهم و تخليص الحكمة والفر اسة والالهام عن ظلمة الفكر والرسم؛ و(درجته) فى الولايات تصفية الوقت تصفية ها عن احكام العلم و تجريدها عن شوب الكسب؛ و(درجته) فى الولايات تصفية الوقت عن كدورة الرسم و نفى الصفات بالطمس فى عين الحق كما قال امير المؤمنين على كرم الله وجهه كمال الاخلاس (4 نفى الصفات عنه ؛ و (درجته) فى الحقايق صفو العلوم (ظصحو المعلوم) مع محو الموهوم ؛ و(درجتهه) فى النهايات اخلاص التوحيد بنفى القرق عن الجمع فى مقام احدية الفرق و الجمع كما قال على كرم الله وجهه نوريشرق من صبح الازل فيلوح على هيا كل التوحيد آثاره .

ثم (الخامس) ـ التهذيب ـ (التطهير والتخليص من ادناس الطبع والعلائق كما قال تعالى حكاية عنابر اهيم كفلما افل قال احب الافلين الغاربين في الطبيعة المستترين بظلمة الامكان والعدمية الذاتية) وصورته في البدايات تحسين العمل بموافقه العلم ؛ و(صورته) في الأبواب تزكية النفس عن الميل الى المخالفات؛ واصله في المعاملات تهذيب الخدمة ان لاتخالجها ( لاتخالطها ) جهالة (نخرجها عن الصلاح والاستقامة و الاستقرار ) ولا تسوقهاعادة (نفسانية بان يكون اجرائها بالعادة او كونها موجبة للتعود ، والعادة فاسدة مذمومة) ولاتقف عندهاهمة (باستحسانها والاقتصاربها عما فوقها من المراتب) ودرجته في الأخلاق تهذيب النفس عن الرزائل والتحلي بالفضائل؛ و(درجته) في الاصول تحسين الأدب (مراعات حقوق الحق حياء وهيبة والخلق شفقة)مع (تطهير القلب عن الرسوم بحيث لا يبقى) في السلوب (الامكانية من الارض فيفني بفنائها) و (درجته) في الاودية تهذيب العقل بالاستنارة بنورالقدس وبنورالسرعن اطعام (ظ مداخلة) الوهم والحس (في احكامه وعن شوبه بهما) وفي الاحوال تهذيب الحال عن الميل اليحكم العلم (المتلق بالعمل الذي هونتيجة علمه و نتيجته الحال فيزول عنه الحال و يرىالعمل ويفعله لما يحكم عليه العلم بتحصيل الاغراض و الحظوظ النفسانية من الرهبة والرغبة بل رؤيةالعلم لنفسه و رؤية حكمهاي

علم كان تنافى التهذيب فيحكم بتخليص القصد عن الاغراض التفسانية بقوة محبة المحبوب الحقيقى حتى يكون لهوبه) و (تهذيب الحال عن) الخضوع للرسم ( اثر الطبع و العلم و الخواطر) و (عن) الالتفات الى الحظ ( النفسانى فلا يعتد بالحال ولايفرح به من حيث انتسابه اليه) و (درجته) فى الولايات تهذيب الوقت (المقام الذى خلا عن الاغيار لملاقات المحبوب بتجليه) عن مداخلة الرسم (بقية من بقايا الغير) و تهذيب السرعن كدر الكون؛ و تهذيب التكمن عن التلون؛ و (درجته) فى الحقايق تهذيب السكر عن الصحو والاتصال عن الثنوية ؛ و (درجته ) فى النهايات تهذيب عين الجمع عن الفرق بلا رؤية للتهذيب بل بالغيبة قى الجمع عن رؤية الجمع .

ثه (السادس-الاستقامة-(هي الاستواء في السلوك الي الله كما فال الله بَعاَّلي فاستقيمو االيه والسلوك في الله بالاتصفات بصفاته أن الذين فالوار بناالله ثم استقاموا قال السرى الاستقامة انلاتختارعلىالله شيئًا ؛والاستقامة باحديةالجمع والاستواء علىالكلبالرسالة ؛ فاستقم كما امرت) و صورتها في البدايات الوفاء بعهدالتوبة والثبات على حكمها (بالاجتهاد في العمل على وجه التوسط و الاعتدال) و (صورتها) في الأبواب أن تلام (ظ تستقيم) قوى النفس بحكم القلب؛ واصلها في المعاملات الاستقامة في التوجه الي الله والسير نحوه بالثبات على طريق السنة (بدون ابتداع عبادة واتباع الهوى) وعدم التفات الى الكونين وحظالدارين ؛ ودرجتها في الأخلاق سلوك طريق العدالة (التسوية بين القوى) و ملازمة الصراط المستقيم في ظل الوحدة ؛ و (درجتها) في الأصول الاستقامة في القصد عند السلوك في طريق الولاية؛ و(درجتها) في الادوية الاستقامة في تحصيل العلم والحكمته حتى البلوغ (ظيبلغ)علوالهمة؛و(درجتها)في الاحوال الاستقامة في الحالشهود الحقيقة (بتجلي الحق) لاكسبا (للكسب لكونه محالا) بلانجذاباوجذبا ؛ و(درجتها) فيالولايات الاستقامة في الحق (في الاتصاف بصفاته المتقابلة) بالحق (لابالنفس لعدم بقائها) و (درجتها) في الحقايق الاستقامة في المشاهدة (بالثبات عليها) والغيبة عن تطلب الاستقامة (فانها مطلوبة لوصول الحق ومشاهدته واذا وصلالي المقصد ان توجه الى الاستقامة والمشاهدة لايبقي لهشهود المحبوب الحقيقي)و (درجتها)في النهايات الاستقامة في البقاء بعدالفناء بالله فيكون سيره

سير الله بشهود اقامة الحق اياه وتقويمه له (بحيث يكون مقوماللاشياء ويسيرفيهابه). ثم السابع \_ التو كل \_ (قال الله تعالى وعلى الله فتو كلو اان كنته مو منين؛ قال السرى التوكل ترك تدبير النفس ؛ وقال الجنيد التوكل أن تقبل بالكلية على ربك وتعرض عماسواه ؛ وقال ابوتراب النسفى التو كلطرح البدن في العبودية وتعلق القلب بالربوبية) وصورته في البدايات ترك الافعال المادية الصادرة من الهوى بالترام الافعال الماموربها؛ و (صورته) في الأبواب اعتقاد كون الحول والقوة على الفعل بالله ؛ واصله في المعاملات كلة الأمركله الى مالكه و التعويل ( الثقة ) على وكالته ؛ و درجته في الأخلاق الحياء من التوكل لتحقق أن الامركله لله فليس له من الامر شئى حتى يكله اليه ولاملك لهجتي يتخذه وكيلافي التصرففيه فيستحيمنه ويتواضع لهمستعيذا بهدائما بقوله اللهم آتنفسي تتواها وزكها انت خيرمن زكاها انت وليها ومولاهاويري ان الخلق الحسن مرفضله تعالى ومننه لامن كسبه وقوته؛ و(درجته) في الاصول الاتكال في القصد والعزم على توفيقه والاعتمادعليه في سيره وتسليكه ؛ و (درجته) في الاودية الانسلاخ عن عقلة و التعويل على علمه تعالى وفضله ؛ و(درجته) في الإحوال الانقياد لجذبه والانغمار في حبه والانخلاع من كسمه ؛ و(درجته) في الولايات الفناء في افعاله تعالى لتحقق ان الله متولى امره: وفي الحقايق شهود مالكيته تعالى وفادريته وعجز الكل عن فيامه بعبوديته لاصالة عدميته؛ وفي النهايات القيام بالله في كل الأمور لابنفسه.

ثم (الثامن \_ التفويض \_ (هوالبرائة من المالكية والحول والقوة و تخلية الامور لما لكها المحقيقي مطلقا لافي خصوص التصرفات التي يكون فيها صلاح الموكل قال الله تعالى حاكيا عن مؤمن آل فرعون وافوض امرى الى الله ان الله بصير بالعباد قال الصادق ٤علامة التفوي سكتمان العبادة عن اعين الناس و سكون القلب على الله في حال الشدة والرخاء) وصورته في البدايات الانقياد الإمر والاستسلام للطاعة بترك التدبير؛ و(صورته) في الابواب البرائة عن الحول ولقوة للعلم بان القوة كله الله ؛ واصله في المعاملات ترك التعرض للعلة (لله لاج) لمن له الامر بتخليه وشانه وعدم التصرف فيماليس له اذلايملك في علمه (ظ قبل عمله) استطاعة ؛ و درجته في الاحلاق تفويس النفس الى مالكها ومدبرها و اعيابدعاء النبي صلى الله عليه وسلم اللهم اهدني لاحسن الاخلاق لايه ديني لاحسنها الاانت واصرف عني

سينها الايصرف سينها الاانت ؛ و (درجته) في الاصول ترك الاسباب بمعاينة الاضطرار (في حكم الله عليه) وعدم الاختيار ( الاباختيار الله كما قال تعالى ماكان لهم الخيرة ) و دوام الافتقار و انتفاء الاقتدار بحيث لايرى لسعيه اثر اولالغير الله تاثير اتصديقالقوله تعالى هوالذي يسير كم فيكرن في سيره مع المسبب لامع نفسه وفعله ( ولامع الاسباب ) و ( درجته ) في الاودية الانسلاخ عن حكمته والانخلاع عن همته معتمد اعلى هدايته تعالى لاعلى بصيرته ، و ( درجته ) في الاحوال شهود الخذ العمل ( ظ الحق ) بناصيته وانفراده تعالى بملك الحركة والسكون في بريته ورؤية حبه رشحة من محبته ؛ و (درجته) في الولايات شهود تولى الحق اياه وكونه سمعه و بصره و لسانه ويده ورجله كما جاء في الحديث ؛ و ( درجته ) في الحقايق شهود تصريف الحق اياه في القبض و البسط و السكر والصحو و الفصل والوصل ؛ و (درجته) في النهايات اسلام الوجود ( تسليمه ) لمن له الوجود و شهود وجه الحق بالحق متحققاً بمعنى قوله تعالى كل شي هالك الاوجهه .

ثم (التاسع - الثقة - (هى الوثوق بكون ما يفعله الله صلاحا و اصلاحا و بكون حكمه نافذا لايمكن وقوع خلافه كما حصلت لام موسى فالقته فى اليم قال الله تعالى فاذا خفت عليه فالقيه فى اليم) وصورتها فى البداية تصديق الخبر جزما ؛ و (صورتها) فى الابواب الاعتماد على واهب القوى و القدرة ؛ و اصلها فى المعاملات الاياس من مقاواة الاحكام (بان يطلب غير ماحكم الله به بقوته لادراكه عجر نفسه) والتخلص من قحة الاقدام (وقاحته بعدم الحياه) ثقة بسبق الحكم بالاقسام ؛ و (درجتها) فى الاخلاق الوثوق بقول النبى صلى الله عليه وسلم ؛ فرغ الله تعالى من اربعه اشياء الخلق والخلق والرق والاجل ؛ و (درجتها) فى الاصول الوثوق بانه هو القادر لاغير ؛ و (درجتها) فى الاودية الوثوق بانه العليم الحكيم فى الاصول الوثوق بانه هو القادر لاغير ؛ و (درجتها) فى الاودية الرئية (بالتجلى الالهى بصور (لادراكه ان افعال الحق وصفاته على ما ينبغى ان تكون عليه من الصلاح والاتقان من غير ان تتبدل او تتغير) و (درجتها) فى الاحوال الوثوق بالعناية الارئية (بالتجلى الالهى بصور الاعيان واحوالها فى الازل) و التحقق بمعنى قوله يحبهم و يحبونه (محبتهم له تعاله ثمرة حبه تعالى لهم فى الازل) و (درجتها) فى الولايات الوثوق بقوله تمالى وهو الولى الحميد ؛ و (درجتها) فى الوقيات تعالى في الوئية عالى وهو الولى الحميد ؛ و (درجتها) فى الحقايق الثفة باوئيته تعالى في معاينته (اكون معاينته حكاية عن معاينة الحق

نفسه) والتخلص منرسوم انانيته؛ و(درجتها) في النها يات الوثوق ببقائه بقيوميته تعالى (بتحاوزه عن مقام الثقة وعدم رؤيتها لنفسه) والامن من فنائه .

ثم (العاشر\_ التسليم \_ (بقطع العلايق والانانية كلهالا خصوص الموافقه للطبع منها كمافي الرضا قال تعالى ويسلموا تسليما اى يقبلوا حكمك بلذاتك بتجليها في ذواتهم بحيث لايبقى فهيم غيرك شي العظمتك) وصورته في البدايات تسليم الاحكام الشرعية بالااعتراض عليها ولاطلب لعلتها؛ و(صورته) في الابواب استسلام القوى لها والاذعان لمقتضاها بلانزاع ولاكره؛ واصله في المعاملات تسليم ما يزاحم العقول (لجهلها باسبابها ووجه صلاحها) ويشق على الاوهام (لكونها مخالفة لاهوائها ومشتهياتها وكذا الانقيادلشي) ممايغالب القياس من سير الدول والقسم (من انتقالهما من الصلحاء الى الطلحاء فان وقوع هذه الامور يكون بمشية الله اوباسباب تحالف القياس الوهمي) والاجابة لمايةرع (يفزع) المريدمن الاهوال (كبذلالنفسفي الجهاد) ودرجته في الاخلاق الاذعان (الانقياد) لما يثبت النفس على خلاف مقتضى طباعها من الصبر مكان الطيش والايثار مكان الشح ويلزمها العدالة و التوسط ويردعها عن طرفي الافراط والتفريط في كل خلق ؛ و(درجته) في الاصول تسليم القصد ( الذي لايكون الافيالسير بمقتضى العلم ) الىالكشف ( الذي عبارة عن ظهور نورالمطلوب بحصول الحال ومع حصولالحال والكشف يخرج صاحبه منالعلمالرسمي والقصد؛ الى الكشفوالعيان) لقوة الانس؛ و(درجته) في الاودية تسليم البصيرة والحكمة الى الهمة لينجذب الى الحق ؛ و(درجته) في الأحوال تسليم العلم الى الحق ليقوى الحب ويشتدالجذب؛ و(درجته) في الولايات تسليم الرسم (مادون الحق) الى الحقيقة (بان يفني عن نفسه فضلا عن غيره في التجلى الالهي ) والانخلاع عن صفات الخلقية ( الخليقة ) و (درجته) في الحقايق تسليم المعانية الى المعاين (بان بعاين بعين الحق بحيث تكون المعاينة من الحق) والحيوة الى الحي بالذات ؛ و(درجته) في النهايات تسليم ما دون الحق الى الحق مع السلامةمنرؤية التسليم بمعانية تسليم الحق اياك اليه (بلنفسه الي نفسه بتسليم ظهوره الي حقيقته)ولما تكررت المعاملات المقرونة بالنيات الصادقة حدث في النفس الاخلاق الفاضلة فانها ميراث المعاملات القلبية بظهورالهيآت النورانيةالراسخة فيالنفس بدوام مواظبة القلب عليها فتاخذالنفس في الاطمينان و مطاوعة القلب بالاذعان ( بالانقياد ) فيتخلق بالاخلاق والملكات المرضية التيهي مبادى الافعال الجميله .

فمنها \_الصبر\_ (هوحبس النفس على مجاري القضاء بترك الشكوي واستلذاذ البلوي بل هوالوقوف معالله تعالى بحسن الادب لنفوذحكمته وقدرته وكمال عزته ولذالايقع الصبرالابه كما قال تعالى واسبروماصبرك الابالله وان لم يكن و قوعه للانسان الابعد الاستقامة و التمكن فيمقام البقاء بعدالفناء بالكلية وهوباعتبارينقسم علىقسمين) عن المرغوب وهوفضيلة القوة الشهوانية اوعلى المكروه وهو كمال القوة الغضبية؛ وصورته في البدايات حبس النفس عن المعاصى وعلى (فعل) الطاعات بالثبات عليها ؛ و (صورته) في الابواب حبسها ومنعها عن النزوع الى الشهوات و تعويدها كلف العبادات وترك الجزع على البليات ؛ و(صورته) في المعاملات منعها عن الركون الى البطالة وبعثها على مشايعة القلب في الرعاية ؛ و اصله في الاخلاق الصبر عن المخالفة حبا ( لله اي يكون صبر الله و يحتمل كون حبا حياء اى احتشاما للحق لعلمه بكون الحق رقيبا عليه و ناظرااليه لالخوف العقاب بالتفاته الى النفس) و على البلاء حرمة و رعاية (حفظا لحدودالله) و (درجته) في الاصول الصر على سواء السبيل و قصد السلوك الى الحق وعن الالتفات الي الغيرحتي النفس ؛ و(درجته) في الأودية الصبر على تعظيم الحق و اعلام الهمة ؛ و(درجته) في الاحوال الصبر مع الله (بالتجرد عن الافعال والصفات والتهيؤ للتجليات الالهية بالهيمة والانس)و(درجته) في الولايات الصبر في الله اي في تجليات صفاته والانصاف بها (لا بمعنى الثبات في سلوك طريق الحق و توطين النفس على المجاهدة الذي يكون قبل الصبر مع الله) و (درجته) في الحقايق الثبات على دوام المشاهدة والمعانية وعن ملاحظة الغير والمقارنة ؛ و(درجته) في النهايات الصبر بالله في مقام البقاء بعدالفناء .

ثم \_ الرضا \_ (سرورالقلب باحكامالله وترك الاختيار الى اختيارالله ولا يمكن الرجوع الاختيارى الى الله الابه كمال قال تعالى ارجعى الى ربك راضية مرضية) واصله في هذاالقسم (من الاخلاق) الرضا عن الله تعالى في كل ماقضى وقدر وهو (علامة رضاءالله عن العبد لكونه) نتيجة رضاه تعالى عن العبد في قوله تعالى رضي الله عنهم ورضواعنه ؛ وصورته في البدايات الرضابالله رباوبالاسلام دينا وبمحمد صلى الله على وسلم نبياورسولا؛

و(صورته) فى الابواب وقوف العبد حيث ماوقفه الله تعالى من الحدود الشرعية لايطلب الاعتداء منها ولا يميل الى الرخص فيها و(صورته) فى المعاملات طوع النفس فيها و بدر الوسع بلاكره منها ؛ و (درجته) فى الاصول ان يرى قصد السلوك و عزم السير وارادة الحق (طلبه) من الله تعالى لامن نفسه لقوله تعالى لمن شاء منكم ان يستقيم وما تشائون الاان يشاء الله رب العامين ؛ و (درجته) فى الاودية رؤية قطعها بهداية الله و تاييده و الرضا بتوفيقه بما قدمه وتسديده ؛ و (درجته) فى الاحوال ان لايرضى الابحب الله وحده ويغار على المحبوب ان يتعلق بغيره ورده (ووده) و (درجته) فى الولايات فناء ارادته فى ارادة الحق بالكلية والانخلاع فى جميع صفاته عن البقية ؛ و (درجته) فى الحقايق الانطماس فى نور تجلى الهوية و عدم الشعور بالاثنينية ؛ و (درجته) فى النهايات القيام بالحق فى ضمفاته و ذاته فلايرضى الابرضا الله (بمحوالحق صفاته بصفاته فيقوم رضا الله مقام رضاه فلا يرى لنفسه رضا و انكان رايمًا لشئون رضا الله ) كما فى ساير رسومه و صفاته (حيث لايراها لنفسه ) .

ثم - الشكر (الذي عبارة عن ادر الا القلب كون النعمة من الحق و اظهاره باللسان و استعمالها في عرضاته بل رؤية المنعم فيها ولذا قال تعالى: وقليل من عبادى الشكو واوحى الله الى داود: اذاعلمت انمابك من نعمة فمنى فقد شكرتنى) واسله في هذا القسم الشكر على المكاره كالشكر على المحاب؛ وصورته في البدايات الثناء على المنعم باللسان والجوارح (باستعمال الجوارح في الطاعات) و (صورته) في الابواب معرفة النعم (بانهانعم) و رؤيتها من المنعم (كرؤية فعل الفاعل الخاص و لذلك يكون الشكر ايمانا و جعل في القران قسيما للكفر؛ وقال تعالى في الحديث القدسى: تحببت اليهم بالنعم حتى عرفونى) و (صورته) في المعاملات رؤيتها نعما و مننا من الله تعالى (بمحض الاحسان) في حقم و الشكر على اقداره و تمكينه عليها و توفيقه لها؛ و (درجته) في الاصول رعاية ادب الحضور والشكر على انعمة القصد والعزم والفقر والغنى؛ و (درجته) في الاودية سلوك الحضور والشكر على نعمة القصد والعزم والفقر والغنى؛ و (درجته) في الاودية سلوك مسلك العلم ( بالعمل بمقتضاه بشكر المنعم على كل حال من السراء و الضراء لكون كل ماياتي من الحق نعمة حتى الفقر والبلا وان الجنة حفت بالمكاره) و (درجته) في الاحوال استحلاء البلا؛ و (درجته) في الولايات ان لايشهد في النعم الاالمنعم دونها؛ في الاحوال استحلاء البلا؛ و (درجته) في الولايات ان لايشهد في النعم الاالمنعم دونها؛

و (درجته) فى الحقايق الاستغراق فى نور الجمال (بنسيان ماعداه واستحقاره) و (درجته) فى النهايات ان لايشهد من الحق نعمة ولاشكره لاستهلاكه فى عين الجمع ومحض التوحيد (بحيث لايرى غيره تعالى لعظمته و سعة رحمته و انعامه و لاشيئية سواه لابسلب شىء من النعمة منه وعدم رؤية مرتبة من انعامه تعالى).

ثم \_ الحياء (غريزة تمنع الانسانعن اظهار القبايح بل عمالا يرضيه الله وهي نتيجة و دالرب برؤية آلائه و عظمته بحيث يكون حاضراورقيبا ورؤية تفصير نفسه ولاشيئيتها ولذلك قالالله تعالى الم تعلم بانالله يرىاى فتستحيىمنه) واصلها فيالاخلاق انكسار يعتريه منعلمالقرب (كماقال تعالى نحن اقرب اليه من حبل الوريداي من نفسه لانه و اسطة في ثبوت كل شي لنفسه وصدق كل شيعلي نفسه و اثبات كل شي لنفسه و لغيره كما قال ايضا انالله يحول بين المرءِ و قلبه اي ليس هو هو الابه تعالي وكذلك لايعلم نفسه الابهتعالي) فهو ناظر اليه وائما بل اذا تحقق القلب بانه اقرب اليه من نفسه يكون حيائه فوق ما يستحيى من نظره تعالى اليه فيتجا و زعن الودالي الحب) واستحقار نفسه من استيهالحب الرب (منجهة ضعف حبه الرب فتدعوه تلك الحياء الى الحب) وصورتها في البدايات الحياء عن المخالفات والتقصير في المجاهدات؛ و(صورتها) في الأبواب الحياء عن دواعي المجاسرات للعلم باطلاع الحقعليباطنه كما (هومطلع) علىظاهره ؛ وصورتها في المعاملات الحياء من اشراف الحق على على معاملاته ؛ و درجتها في الأصول الحياء عن الفتورفي السلوك و القصد؛ (والحياء)عن (عدم)رعاية ادب الحضور؛ و (درجتها) في الأودية الحياء عن العجز في الجرى على مقتضى العلم و (في) ايفاء حقوق التعظيم ؛ و (درجتها) في الاحوال الحياء مع (ظ عن)ظهور النفس بوجودها وصفاتها (والحياءعبارة عن) مخالفة حكم العلم (بعدم العمل به) بحكم (ظ لحكم) الحال بسببها (فبالحياء يغلب مقتضى الحال الذي هوعلم الذوق والباطن على العلم الرسمي) و(درجتها)في الولايات انكسار (ان ينكسر حياء) مشوب بهيئة الأجلال عند تجلى العظمة و حياء من كدورة التفرقة عند صفاءِ الوقت ؛ و (درجتها) في الحقايق الحياء من حجبة البقية (حاجبيتها وبقائها) عندالمعاينة و (الحياء) من افر اطالبسط لغلبة السكر ؛ و(درجتها) في النهايات الحياء من العجز في القيام بحقوق العبودية عند اوائل مقام البقاء قبل كمال الاستقامة (بحيث لم يبق له قوام الأمن الحق).

ثم \_ الصدق \_ (هواظهار الحقيقة والوفاء بعهدالربوبية بكون الاعمال والاحوال والعلوم علىماينيغي ان تكون عليه من موافقة اوامرالله وصفاته قبال تعالى فاذا عزم الامراي تحقق فلوصد قوالله في العزيمة لكان خيرالهم) واصله في هذا الباب صدق القصد المصحح للسير في طريق الولاية (بان يتوجه بقلمه اليه تعالى بحيث ينجد باليه وبرتدع عن الالتقات الى الغير بالنية الخالصة من الأغراض) وصورته في البدايات الصدق في الأقوال والاعمال ؛ و (صورته) في الابواب الصدق في النيات والدواعي؛ و (صورته) في المعاملات الصدق في الرعاية والمراقبة ومايليهما من الاعمال القلبية ؛ ودرجته في الاصول المبالغة في الجد (والاجتهاد في الله) وعدم الالتفات الي ترفه (ظ ترفية) الرخص (تصيير الامور المباحة اياه رافهاطيب العيش متنعما بحيث يحصل له الترفه والاستراحة بها) و(درجته) في الاودية صدق الهراسة (بمطابقتها لمافي نفس الامر) وعلو الهمة (بان لاتتعلق الابالحق ولاتلتفت الى غيره) و (درجته) في الاحوال الجرى بحكم الحال (على مقتضاها) والاباء (والامتناع عن الجرى) بحكم العلم ؛ و(درجته) في الولايات تصفية الوقت عن شوب الاكوان والرجوع الى العدم بمقتضى الامكان؛ و(درجته) في الحقايق الصدق في الطمس بنور القدس (التجلي الصفاتي) و (درجته) في النهايات الصدق في محق الرسم (بالتجلي الذاتي) في عين الحق. ثم \_ الأيثار \_ (وهو تخصيص الغير اختيارا بشيء يكون للشخص معاحتياجهاليه كما قال تعالى ويوثرون على انفسهم ولوكان بهم خصاصته) واصله في الاخلاق ايثار الغير على نفسك بما يختص بك وان كان بك حاجة ؛ وصور تعفى البدايات انفاق مافضل (من الأموال والمنافع) من وقتك و ترك الذخيرة مقتاللشح (الذي هوجبلي للنفس كما قال تعالى و من يوق شحنفسه فاولئك هم المفلحون اي الفائزون بمطلوبهم فلابدان تتكلفه وتختاره) طوعا ؛ و ( صورته ) في الابواب قطع التعلق و حسم حب المال عن النفس ؛ و ( صورته ) في المعاملات اختيار رضاالله على رضا الغير في البذل وان كان ذلك الغير نفسك ودرجته في الأصول بذل المآل والروح في سبيل الله لئلا يعوقك شيء عن السير الي الله ؛ و(درجته) في الأودية رفع الهمة عن التعلق بما دون الحق وصرفها عماسواه (بحيث لا يكون مقصود الاسواه) و(درجته) في الاحوال عدم الالتفات الي ماسوي المحبوب بتوحيد الهمة والوجهة (بحيث لا يخطر ببالكسواه) و (درجته) في الولايات الفناء عن الافعال والصفات بايثار هالمن له الكل؛

و ( درجته ) في الحقايق الانفصال عن الكونين و افناء البقا ( ظ البقايا ) و في النهايات محق الانية وفقد البقية و نقض الرسوم بالكلية .

ثم \_ الخلق \_ ( وهوحسن العشرة والصحبة معالخلق لرضاء الخالق ببسط الوجه وكفالاذي وبذل المعروف بصدق التحمل وترك التجمل والحبلة والبغض للهكما قال تعالى انك لعلى خلق عظيم اي مقتدرمعتل عليه بحيث لايتمانع عليك) واصله في هذا القسم(الاخلاق)حسن الصحبة مع الحق و الخلق امامع الحق فالوفاء بعهده و الشكر على كل مامنه والعذرمن كل مامنكوامامع الخلق فبذل المعروف وكفَّ الأذي واحتماله ؛وصورته في البدايات الوفاء بالعهد (ظ العهور) الشرعية امتثالاو انتهاء وسلامة الخلق منك قالصلي الله عليه المسلم من سلم المسلون من يده ولسانه ؛ و(صورته) في الابواب صدق النية مع الحق ونقاء الباطن مزالغل والحقد والغشوالحسد لكل احد وتوطين النفس على نصح الخلايق جميعا قــال صلى الله عليهوسلم؛ الاانبئكم بخيار كم قالوابلي قال : كل تقينقي محموم القلب قيل يارسولاالله من محموم القلب قال الذي ليسفى قلبه غل ولاحقد ولاغش ولاحسد؛ و (صورته) في المعاملات التخلق بتحسين الخلق (معالحقبان يعلم ان كل مايصدرمنه لايليق بحضرةالوجود الحق ولايصدرعن الحق الالخير فيوجب شكره عليه ولامن نفسه الاالناقصعن لياقة الحق فيوجب عذره منه والقيام بحق العبودية بحسب الوسم) ودرجته في الاصول حسن التوجه الى الحق بالكلية و الاعراس عن الخلق للجمعية ؛ و (درجته) فىالاودية معرفةالخلق والعمل بهابحسن القيام بشرائط العبودية وتوفية حقوق الربوبية و الشفقة علىخلقالله لرؤيتهم على تحتاسرحكم الله ؛ و (درجته) في الاحوال الجرى بحكم الحال مطلقا والنظر الى الخلق بعن الفناء و التخلص بالجذب عن الكسب ؛ و (درجته) في الولاياب تصفية الخلق عن شوب رسوم صفاته و اخلاقه ؛ و(درجته) في الحقايق تجريد التصفية عن رسمه برؤيتها عن ربه ؛ و(درجته) في النهابات التحقق باخلاق الحق عنداليقاء بعدالفناء.

ثم ـ التواضع \_ (تصغيرالنفس لظهور عظمةالحق وقبوله و انكان في قبال الناس وتعظيمهم لحرمة التوحيد ولكن قديتحقق مع التكبر على الاغنياء لان الانكسار والعدل

لغناهم وضع فيغيرالموضع وتملق واعانة علىالاثم لكونه تثبيتالهم على التكبر وفى التكبرعليهم تنبيه علىخطائهم ولذلك فالالجنيدالتواضع التكبرعليالدارين استغناء بالحققال تعالى وعباه الرحمن الذين يمشون على الارض هونااى رفقا ولينا)واصله في هذا القسم اتضاع العبدلصولةالحق في حكمه (بامتثال اوامره و نواهيه طاعةوانقيارا) وخلقه (برؤية جهةخيريتهم وانتسابهماليه) وسلطانه (بقبول قضائهوقدره وتصرفاته) وصورته في البدايات التواضع للدين (الانفياد لاحكام الواحد القهار) ظاهرا ؛ و(صورته) في الابواب باطنا (بالاعتقاد الصحيح) و (صورته) في المعاملات التواضع للحق (المقابل للباطل) احتشاما واحتراما وثقة (بالعلمالشرعي) وافتقارا (الىالحق بالاستعانة في العمل وجعل الفرقان في العلم) و درجته في الاصول التواضع له في حسن ادب الحضرة ( ما حض عفدالسالك من التجلى الالهي) بان يرى سيره من محض الامتنان لامن نفسه؛ و(درجته) في الاودية ان يرى ان الاهتداء من تنور البصيرة بنور الأمن عقله والعلم والحكمة من القائه لامن فكره ؛ و(درجته) في الاحوال اتضاعه لصولة الحق في تجليه وجذبه؛ و(درجته) وفي الولايات انقهاره تحت تجليات اسمائه؛ و(درجته) في الحقايق محواسمه ورسمه (نفسه بالنزول عنها وعن كلمايتبعهاحتي يمحوهاالله) و(درجته) في النهايات الرجوع الى العدم الاصلى (من العين الثابت بطريق الشان) في الوجود الأزلى .

ثم ـ الفتوة (وهى تصفية القلب عن صفات النفس والرجوع الى الله بالقلب السليم قال تعالى انهم فتينة آ منوابر بهم وزدناهم هدى (بافاضة الصفا وحيث سئله موسى عن الفتوة قال ان تردنفسك الى طاهرة كما قبلتها منى طاهرة وروى عن النبى صلى الله عليه وآله انه قال ان على لفتيان امتى عشر علامات قال يا رسول ولامتك فتيان قال ص اين الفتوة الاولى من فتوة امتى قال وما تلك العلامات يارسول الله قال صصدق الحديث والوفاء بالعهد واداء الامانة وترك الكذب والترحم لليتيم واعطاء السائل وبذل النائل وقرى الضيف و رأسهن الحياء وقال الفضيل الفتوة الصفح عن عثر ات الاخوان) واصلها في هذا القسم طهارة القلب عن غواشى النشأة والرجوع الى صفاء الفطرة حتى تصف (تتصف) بالعدالة التي هي جماع الفضائل الخلقية وظل الوحدة الحقيقة (ظالحقية) ويتنزه عن الرزائل النفسية والالواث

الطبيعية ؛ وصورتها في البدايات الوفاء بعهد الايمان وعقود الاسلام وترك الخصومة مع الانام (على حقك بعدم المطالبة ظاهراً وعدم خطوره بالبال باطنا) و (صورتها) في الابواب نسيان الاحقاد والاذيات والتغافل عن الزلات (حتى لا يحتاج الى العذر وتصفو الصحبة والوقت) و (صورتها) في المعاملات قطع النظر عن الاعمال والاعراض عن الاعواض والاغراض و ودجتها في الاصول ان لا يتعلق في المسير (السلوك) اليه بدليل (العقل و ان كان لكل قومهاد) ولايانس مما (ظ بما) سواه بخليل ؛ و (درجتها) في الاودية تنوير العقل بنور القدس و تنزيه عن الميل الي جانب الوهم و الحس ؛ و (درجتها) في الاحوال الاكتفاء بالمواهب و الارتقاء عن رتب المكاسب؛ و (درجتها) في الولايات التخلي عن كما لات القلب و التحلي بصفات الحق ؛ و (درجتها) في الحقايق بذل الروح للفوز بحياة المحبوب ، و (درجتها) في النهايات القيام بالحق من غير م) و الوقوف مع الحقيقة (شهود الحق) لامع اسم (فان طلب الدليل بعد الوصول الى المطلوب يحجبه عنه).

ثم \_ الانبساط (وهوالجرى بمقتضى الجبلة من غير التكلف في رعاية الادب كما انكر موسى الاهلاك على الله واسند الفتنة اليه لا الى السامرى في قوله اتهلكنا بما فعل السفهاء مناان هي الافتنك؛ ليتميز الخبيث من الطيب) واصله في هذا القسم ارسال النفس على مقتضى السجية والتحاشى عن وحشة الحشمة؛ وصورته في البدايات ترك التكلف؛ و (صورته) في الابواب تغليب الرجاء على الخوف بحسن الظن بالرب؛ و (صورته) في المعاملات المباسطة مع المخلق بحسن العشرة و المراقبة مع الحق بحفظ الحرمة؛ و درجته في الاصول الانبساط في الاقدام على طلب القرب بسروح الانس والاجتناب عن الاجحام (الانقياض) لقوة اليقين؛ و (درجته) في الاودية الخروج عن قيد العقل بنور البصيرة و الورود على حضرة الوحدة بعلو الهمة (عن طلب ماسوى الحق) و (درجته) في الاحوال الانبساط ببسط الحال عن مضيق العلم والتقدم بقوة الحب الى بساط القرب؛ و (درجته) في الولايات بسط الحال عن مضيق العلم والتقدم بقوة الحب الي بساط القرب؛ و (درجته) في الولايات الانبساط بفرط السرور في الحقايق الانبساط ببسط الحق ( لشهود باسطية الحق) و الطلب التمكن؛ و (درجته) في الحقايق الانبساط ببسط الحق ( لشهود باسطية الحق) و التبسط المنادمة لغلبة السكر؛ و (درجته) في النهايات (الانبساط) باسم الباسط بعد طمسه طلب المنادمة لغلبة السكر؛ و (درجته) في النهايات (الانبساط) باسم الباسط بعد طمسه والتبسط ببسط الحق في مقام البقاء بعد الفناء عن رسمه (بالكلية) و اذا اطمانت النفس والتبسط ببسط الحق في مقام البقاء بعد الفناء عن رسمه (بالكلية) و اذا اطمانت النفس

بكمالات الاخلاق فرغ القلب عن تكميلها الى السير فيالله وتوجه بالكلية الىالجهة العلوية لانالنفس رجعت الى ربهاراضية مرضية عن الركون الى الجهة السفلية فشايعته في القصد الى الحضرة الالهية مجردة عن الهيات البدنية وهذا \_ القصد \_ اول مناز له في طلب الولاية بعد كمال الفتوة (كماقال تعالى ومن يخرج من بيته اى قلبه مهاجر ا الى الله حضرة الالوهية الولاية ثم يدركه الموتفقد وقع اجره على الله فان ذلك الخروج لايتحقق الابقصد العروج) وهي (ظ هو)اساس الاصول في طلب الوصول واصل القصدههنا (في الاصول) اجابة داعي الحق (فان السالك اذا بلغ مقام القلب مجمع البحرين ينزل اليه قلب الشيخ من سدرة المنتهى ويدعوه الى والده امير المومنين وهوقديسمي بالسكينة والشاهد) في باطن العبد الجاذب لهاليه ؛ و صورته في البدايات تجريد القصد للطاعة ( بان لايميل الى سواها ولايتوجه الانحوها بدون طلب الاعواض والاغراض والحظوظ النفسانية فانالسالك في هذاالمقام تجرد عنها بالفتوة) و(صورته) في الابواب قصد (الى المعرفة بالذات) يبعث على الارتياض (بالعرض لتمرنهبه) ويخلص من التردد (في طريق الحقو السلوك) و (صورته) في المعاملات قصديد عوالي مجانبة الاعواض و الاغراض ولا يبعث الاعلى طلب اللقا ؛ و (صورته) في الاخلاق قصد التخلق بـ الاخلاق المرضية والتحلي بخصال الفتوة؛ ودرجته في الاودية قصدالتنوربنورالبصيرة والتحقق بعلوالهمة ؛ و(درجته) في الاحوال (قصد) الجرى على مقتضى الحال بالعشق والانخلاع عن حكم العلم (المقتضى لقصدالوعد و الفرارعن الوعيد الى العين المقتضى للطاعةلحالمحبوب الحقيقي)والعقل (القاصر عن معرفة الوجود المطلق) و (درجته) في الولايات قصد الاقتحام في بحر الفناعند محو الصفات بنور الصفا ( بالتجلي الصفاتي) و(درجته) في الحقايق الخوض (بالانجذاب) في الفناء مع بقية في غاية الخفا ؛ و (درجته) في النهايات قصدللحق (ظالحق؛ عندفناءالعبد) في عين الجمع بالحق وخلاص رسم الخلق (بفناء الكثرة في الوحدة).

ثم \_ العزم \_ (فان القصدالذي عبارة عن نية اتيان شيء اوتركه واجتنابه بعد تصورذلك الشيء والتصديق بنفعه وحسنه اوضرره وقبحه يحصل الميل اليه اوعنه ثم يحصل الشوق الى الاجتناب و الشوق الى الاجتناب و يستدالشوق اوالكراهة الى ان يصير جزما وعزما بحيث تنبعث منه الارادة على الاتيان

فيقع اوالكراهة التامة الباعثة على الاجتناب فيمتنع منه فظهران بالعزم يتحقق ماقصد قال الله تعالى فاذاعزمت فتوكل على الله) وهوفي الاصل (الذي هوفي الاصول مبدء) الشروع في السير (بعد رفع الموانع ودفع المزاحمات) لشيم برق الكشف ( لانتظار نور الكشف الذي يكون في الابتداء ضعيفا يستترسريعاً كالبرق) واباءالحال (المقتضي للشهودوالفنا عن الانطباق ) على العلم (المقتضى للاحتجاب والمغايرة) واستدامة نور الانس ( بالحضور الذي حصل من الحال بسبب شيم برق الكشف) وصورته في البدايات العزم على مدافظة الحدود الشرعية ؛ و(صورته) في الأبواب العزم على سلوك الطريقة بالأجابة (بالتزكية والتصفية) لاماتة ( الداعي الي الحق ) الهوى ( الميل الي النفس و الحيوة الدنياوية ) و (صورته) في المعاملات استجماع قوى الاستقامة (بتحصيل الجمعيه للقوى الروحية التي تقتضي الاستقامة بمتابعة القوى النفسانيه لها وفنائها فيهابحيث تصيرالهمومهما واحدا متوجها اليه تعالى بالاستقامة) وتوطين النفس على ملازمة الصراط المستقيم ؛ و(صورته) في الاخلاق العزم على سلوك طريق الفضيلة والتجافي عن الوقوف مع الرزيلة ؛ و درجته في الاودية استنارة ضياء الطريق بنور البصيرة وتطلب الامن (من الاحتجاب) بنزول السكينة (الروحية من اشراق وجه الله) و (درجته) في الاحوال الانصباب بقوة الشوق الي جناب الموموق (المحبوب) لما نجد (ظ يجد) من الذوق من سبحات جمال المعشوق ؛ و(درجته) في الولايات عزم الاغتراب عن الدار بن في المنادمة والاستغراق (بالتوجه التام الي وجه الله بحيث يتواتر عليه انوارجماله ويستولي عليه حتى يذهل عن الأغيار حتى نفسه) في لوايح المشاهدة ؟ و (درجته) في الحقايق العزم على التخلص من العزم بمعرفة علة العزم ( لكونه مستلزما لبقاءِ نفسه بل نفس المزم علم لتعلقه بالحركة نحوالمطلوب فلابدان يتخلص عنه) و (درجته) في النهايات الخلاص من العزموتركه (المستلزم لبقاء وجوده المجازي)للبرائة من وجوده ورسمه .

ثم الارادة (وهى انبعاث النفس لطلب الخلاص من الهجر إن والتسلى بالاغيار قال الجنيد الارادة ان يعتقد الانسان الشيء ثم يعزم عليه ثم يريده؛ والارادة بعد صدق النية كما قال النبي صلكل أمر ما نوى والمريدهو الذي اعرض قلبه عن كل شي دون الله تعالى؛ ولذلك استشهد الشيخ للارادة بقوله تعالى قل كل يعمل على شاكلته حيث ان في قلب

المريدليس الاالله فلايعمل الاعلى وفقرار ادة الله بل الابفعل الله ولايتصف الابصفات الله ولا تكون ذاته الاشان من شئون الله) واصلها في هذا القسم (الاصول) الاجابة (الانقياد) لدواعي الحق ( من الخواطر الحقانية والاعلام الالهية ) طوعا ( بصفاء الفطرة وطيب النفس ) و صورتها في البدايات ترك العادات و لزوم العبادات (بحيث تقوم احكام العلم فيها مقام العادات) و(صورتها) في الأبواب اعتلاق الرغبة بالحق والانقطاع عن الخلق: و(صورتها) في المعاملات الاقبال بالكلية الى الحق والاعراض عن الخلق؛ و(صورتها) في الاخلاق ارادة البلوغ الى كمالالفتوة والتفصي عن قوادح المروة (الاستغناء عن غيرالله و عدم التاثر من الاشياء بالفرارمنها الى الله قال النبي ص المروة ست ثلاث منها في السفر وثلث منها في الحضر اما اللواتي في الحضر فتلاوة كتاب الله عزوجل و عمارة مساجد الله و اتخاذ الاخوان في الله تعالى واما اللواتي في السفر فبذل الزاد و حسن الخلق والمزاح فيغير معاصي الله) و درجته في الأودية علو الهمة وتوحيدالوجهة ؛ و (درجتها) في الأحوال طلب الترقي الي ذروةالعشق لنيل حلاوة الذوق؛ و (درجتها) في الولايات ارادة محو الارادة في المراد و التفصى عن صفاته الموجبة للبعاد ؛ و (درجتها ) في الحقايق التخلص عن البقية بطمس الاثنينية ؛ و(درجتها) في النهايات التحقق بمشية الله حال التحقق بالبقاء ببقاءالله قال الله تعالى و مانشائون الا أن يشاء الله .

ثم \_ الادب \_ ( وهوصيانة النفس عن الافراط والتفريط في الحقوق بالخروج عن الاختيار و التحقق بالافتقار روى عن رسول الله ص انه قال ادبني ربى فاحسن تاديبي و اثني على بحسن الادب حيث قال مازاغ البص « بالنظر الى غير الله » و ماطغي « بالنظر الى نفسه والاستكبار » قال الله تعالى والحافظون لحدود الله) واصله في الاصول الاعتدال بين القبض والبسط (اللذين هما من صفات القلب الذي بين اصبعين من اصابع الرحمن فانه كان في مقام الخوف والرجا الذين هما من صفات النفس التي بين لمتي الملك والشيطان فخرج من ضيق الخوف الى فضاء القبض و صعد من هوة الرجاء الى ربوة البسط و تحصل بدلهما في النهاية الهيبة والانس) وصورته في البدايات حفظ الغلو (بالتعدي عن الحدود) والجفاء (بالنقصان والترك) في الطاعه ؛ و (صورته ) في الابواب تعديل الخوف والرجأ حتى (بالنقصان والترك) في الطاعه ؛ و (صورته ) في الابواب تعديل الخوف والرجأ حتى لابتعدي الاول الى الاياس و الثاني الى الامن ( من مكر الله ) و (صورته) في المعاملات

اقامة حقوق التهذيب (التخليص من الاعواض و الاغراض) فيها ؛ و (صورته) في الاخلاق ملازمة الاوساط بين التفريط و الافراط فيها ؛ و درجته في الاودية ان لايتكلم على حكم العقل ويسير فيها بنور القدس؛ و(درجته) في الاحوال ان يسير فيها بحكم الحال (الكشف) ولا يركن الى مقتضى العلم؛ و(درجته) في الولايات الترقى عن السرور (بالاحوال والكشف) الى ميدان (سعة) المشاهدة والصفا عن تكثر الصفات ؛ و (درجته) في الحقايق الانقماع عن البسط بهيبة الاجلال عند البلوغ الى حضرة الاتصال ؛ و (درجته) في النهايات الغنى عن (شهود) التأدب (لنفسه) بتاديب الحق (لغيبته عن نفسه وادبه لايرى التاديب الاللحق) والخلاص من شهود اعباء الادب (ائقاله وتكاليفه لعدم بقاء عينه ولااثره).

ثم \_ اليقين ، (وهواستقر ارالقلب عندالمطلوب برؤية الات الملكوتية كما قال تعالى و كذلك نرى ابر اهيم ملكوت السموات و الارض ليكون من الموقنين ) واصله ههنا (فى الاصول) الوقوف (الاطلاع) على الحقايق بالكشف ( المعنوى من عالم القدس) وصورته فى البدايات تصديق ماجائت به الرسل (من الايمان بالله وملائكته و كتبه و رسله واليوم الاخروالاحكام) بالمعجزات (الصادرة عنهم) يقينا (بلاشك ولاريب) و (صورته) فى الابواب قبول ماغاب عنه من احوال الاخرة يقينا ؛ و (صورته) فى المعاملات اليقين ( الحاصل بالكشف الصورى والانوار المرئية ) فى باب توحيد الافعال ( بالتجلى الفعلى الذى يظهر بهماقام بالحق من الايات) وتصحيح التوكل ؛ و (صورته) فى الاخلاق اليقين بان النجاة فى كمال الخلق وحسنه ؛ و ( درجته ) فى الاودية شهود الاشياء بنور البصيرة ؛ بان النجاة فى كمال الخلق وحسنه ؛ و ( درجته ) فى الاودية شهود الاشياء بنور البصيرة عن الخبر (السمعى) و (درجته) فى الولايات خرق الشهود (بالعين) حجاب العلم (المكتسب عن الخبر (السمعى) و (درجته) فى الولايات خرق الشهود (بالعين) حجاب العلم (المكتسب حق اليقين (بالفناء) وضوء نور استيلاء تجلى الحقيقة على ظلمة رسم العبد ؛ و ( درجته ) فى النهايات الفناء فى حق اليقين عن رسمه بالكلية .

ثم \_ الانس \_ (وهو استلذاذالقلب و فرحه بحضوره عندالحق كما ان موسى ٤ لما كمل في الارادة بخدمة شعيب وصل الى الكشف وراى نارا فقال لاهله امكثوا انسى آنست نارافال الجنيدالانس ارتفاع الحشمة مع وجود الهيبة) واصله (في الاصول) الاسترواح

بروح القرب (نعيمه وراحته لكونه موجباللانس والجمعية كماان البعديستلزم الوحشة والتفرقة الموجبة الالم) والانس بالشواهد (الحاصلة) التي تشهد بانه قدتقدم في السلوك و تقرب ( الى المحبوب فان اللذة والحركة الاختيارية القلبية نحو المطلوب قد تسرى الى النفس والبدن بالااختيار منهما فتحدث منها قشعريرة ولذة حسية تسمى بالتواجد وتحصل بوسيلةالسماع الذي عبارة عنفهماشارات ولطائف منالكلام وغيره منالاشياء ولاسيما الذكر الذي هو موجب للإنس كما قال تعالى الله نزل احسن الحديث كتابا متشابها مثاني تقشعرمنه جلودالذين يخشون ربهم ثم تلينجلودهموقلوبهماليذكرالله ذلك هدى الله يهدى به من يشاء ومن يضلل الله فلاهادى له) وصورته في البدايات الأنس بالطاعات والموافقات والوحشة من المعاصى والمخالفات؛ و (صورته) في الابواب الاستلذاذ بالبواعث الباعثة على الخير واستكراه الدواعي التي تدعو الى الشر؛ و(صورته) في المعاملات توطين النفس عليها والتروح بها ؛ و (صورته) في الأخلاق استحباب الفضائل واستكراه الرزائل؛ و درجته في الأودية الأنس بما يجلبه نورالبصيرة و بما يروحه من نورالسكينة ؛ و(درجته) في الاحوال الانس (بوجه الله الذي ظهر) بنور الكشف (اوبنوروجهالله الذي حصل بسبب الكشف) والتروح بروح الجمال و(درجته) في الولايات الانس بالتجليات (الصفاتية في الحضرة الواحداية ؛ و ( درجته ) في الحقايق الانس بنور جمال الذات المشرق من وراء حجب الصفات ؛ و ( درجته ) في النهايات انس اضمحلال الرسوم بالكلية (بشهودالتجلى الذاتي) في عين الجمع الاحدية .

ثم \_ الذكر \_ (وهووجدان القلب الحق برجوعه الى فطرته وحضوره لديه كما قال تعالى ولا تطع من اغفلنا قلبه عن ذكر ناوكان امره فرطا ؛ وويل للقاسية قلو بهم عن ذكر الله و علامة ذكر القلب استماعه من الاعضاء ولاسيما القلب حين عدم مزاحمة المحسوسات بالمخلوة والغيبة اومشاهدة ينبوع ينبع نوراسريع النبعان يطممنن السالك به و يتخذه مونسا و بالجمله انواره ترى منقدام اومن فوق اومن وراء ولا تزول ونيرانه صافية لا تخمد ابدا والذكر قبل حصوله للقلب تذكر كماانه اذا حصل للسر استغراق وغيبة للذاكر في المذكور ؛ ثم تلين جلودهم وقلو بهم الى ذكر الله ؛ فذكر اللسان الذي لا يوافقه القلب نفاق روى عن النبى انه قال من اكثر ذكر الله تعالى برىءمن الناس

قال الله تعالى في صفة المناققين يراءون الناس ولايذ كرون الله الاقليلا؛ فلا يحصل الذكر الحقيقي الابنسيان الغيربل فناء النسيان و الذكر في ذكر الحق نفسه) واصله ههنا (في الاصول) الخلاص من النسيان (نسيان الحق) بدوام حضور القلب مع الحق؛ وصورته في البدايات ذكر الظاهر (للغير بلسان الظاهري) و (صورته) في الابواب الخفي (القلبي بالمراقبة و دوام الحضور) و (صورته) في المعاملات ذكر الفعال لمايريد بروية الافعال كلها منه والامور كلها بيده (فانها ذكر عملي له تعالى) و (صورته) في الاخلاق ذكر الاخلاق الالهية والتشوق الى التخلق بها؛ و درجته في الاودية تلقي المعارف و الحقائق منه والقاء السمع في اسرار الايات اليه؛ و (درجته) في الاحوال لزوم المسامرة (محادثة الحق له في من الغير والتفرقة) والمناغات (التكلم بما يعجب ويسرو المغازلة) و (درجته) في الحقايق دوام المشاهدة والمعاينة؛ و (درجته) في النهايات شهود ذكر الحق اياك و في الحقايق دوام المشاهدة والمعاينة؛ و (درجته) في النهايات شهود ذكر الحق اياك و التخلص من شهود ذكرك اياه ومعرفة افناء (ظ افتراء) الذاكر في بقائه مع ذكره (اذليس له فضلاعن ذكره وجود حقيقي)

ثم \_ الفقر \_ (عدم رؤية الملك لنفسه سوا كان من الاموال او الافعال او الاحوال والمقامات او الصفات او الذات لعدم تملكه شيئا منها بالحقيقة كما قال تعالى يا ايها الناس انتم الفقراء الى الله والله هو الغنى؛ وقال رسول الله ص الفقرسواد الوجه فى الدارين يعنى ظلمة الفناء والعدم الذاتى از لاوابدا ؛ عن عبدالله بن عباس قال جاء رجل الى النبى (ص) فقال يارسول الله ما الفقر قال خزانة من خزائن الله تعالى ثم قال ما الفقر يارسول الله قال كرامة من كرامة الله تعالى

ثم قال ما الفقريارسول الله قال شي الايعطيه الله تعالى الانبيامرسلا اومومنا كريما على الله عزوجل) واصله الرجوع الى عدمه الاصلى بحكمه (ظ بحكمة بل برؤية) السبق الازلى (برؤية ماسبق له في علمه الازلى) حتى يسرى (عينه و) وجوده وعلمه و حاله و مقامه كلها فضلا من الله و امتنانامحضا ؛ و صورته في البدايات ترك الدنيا ضبطاوطلبا ؛ و(صورته) في الابواب تجريد النفس من التعلق بها والميل اليها ؛ و(صورته)

في المعاملات الذهول عن تركهاذكرا (فان ذكره مع كونه اشتغالا بغير الحق صارفاعنه قد ينجرالي الرياء والعحب) وتصورا ووجودا (انكانت له) وعدما (ان لم تكن ولايرى لها) حسنا وقبحا ؛ و (صورته) في الاخلاق الشكر عند وجودها وعدمها والمساواة بما رزق منها ؛ و (درجته) في الاودية رؤية الدنيا وما فيها ملك الحق و انفاق ما استخلف فيهمنها امره ؛ و (درجته) في الاحوال رؤية نفسه ملك الحق يتصرف فيه كيف يشاء ؛ و (درجته) في الوجداني (ظ الوحداني لانقطاع الكل بالفناء فيه والاغيار عنه بحيث لا يبقى فيه الاالواحد الحقيقي وينقطع الاشارة عنه المسي بحضرة الوجود) و (درجته) في النهايات الطمس في عين الجمع الاحدية بالكلية وقيل اذاتم الفقر فهو (مظهر) الله (فان حقيقة الفقرهي التخلق الاتصاف بجميع اخلاق الله وصفاته بحيث يوافقه في كل اسم وصفة الاالغني الذاتي والفقر والذاتي فانه فقير الى الله وانكان غنيا عن كل ماسواه وهذا معنى قول الصادق ٤ العبودية جوهرة كنهها الربوبية: فانه رجع الي عينه التي لاحقيقة ولاوجود لها الاالله لكونها عدما بالذات وشاناله تعالى .

ثم \_ الغنى \_ (بالغنى الذاتى عماسواه فان الملك التام ليس الاله تعالى قال تعالى ووجدك عائلافاغنى) واصله في هذا الباب (الاصوال) غنى القلب (لان الفقر المذموم تعلق القلب بالاسباب سواء كانت لصاحبه الثروة ام لابل المتعلق بها مع الثروة يتعلق قلبه بالزيادة) وهوسلامته من السبب (بعدم التعلق به) ومسالمة الحكم (بعدم الاعتراض على حكم الله والعمل على مقتضاه حتى حكم القضاء والقدر بالرضاء بما قسم له وعدم الارادة الاما ارادالله بل عدم رؤية العمل على مقتضى الحكم الابفضله لامن نفسه وبالجملة عدم الخصومة في الحظوظ والحقوق بتوحيد الافعال) وصورته في البدايات القناعة بمارزق ؛ ورصورته) في الإبواب ترك الطمع والياس (مما) في ايدى الناس ؛ و (صورته) في المعاملات الاستغناء بما قدرالله له عماسوى الحق ؛ و (صورته) في الاخلاق الغني بغني الحق للتخلق باخلاقه ؛ و درجته في الاودية الغني بالعلم والحكمة و السكون الى الله بالامن للقلب والطمانينة (للنفس حيث شايعت القلب في السير الى الله والتوجه بالكلية اليه والتنور بنوره فلغت غاية مناها راضية مرضية) و (درجته) في الاحوال الغني بمارزق من الذوق؛ و (درجته)

فى الولايات التحقق بمالكية الحق بالملك التام ؛ و(درجته) فى الحقايق (الغنى) بسبحات الذات عن انوار الصفات ؛ و (درجته) فى النهايات الغنى بالحق ( بالفناء فيه بحيث يكون غناه غناك وبقائه بقاك) .

ثم \_ مقام المراد \_ ( وهوالذي اجتباءالله وذكره واحبه قبل ذكره الحق وحبه أياه فجذبه يكون فمل سلوكه بلعينه كماقال تعالى الله يجتبى من بشاء ويهدى اليهمن ينيب سئل الجنيد عن المريدو المراد فقال المريديتولاه سياسة العلم والمراديتولاه رعاية الحق لأن المريد يسيروالمراد يطير فمتى يلحق السائرالطائر وحكى عن ذي النون انهقال لرجل قللابي يزيدالي متى النوم والراحة وقدجازت القافلة فقال ابويزيد للرجل قل لاخي ذي النون ان الرجل كل الرجل منينام الليل كله فاذا اصبح اصبح في المنزل ) واصله ههنا ( في الاصول ) تخصص العبد بالاستعداد التام ( للوصول الي الكمال ) بحسب العناية ( الازلية) ووضع عوار (عيب) النقص عنه ؛ وصورته في البدايات عصمته عن الجفاء (ارتكاب الشهوات المحرمة) والمخالفة ؛ و (صورته) في الأبواب تنغيص الشهوات عليه مع اشتشرافه ( ميل نفسه ) اليها و تعويق الملاذعنه ( بعدم حصول اسبابها له ) و سد مسالكها عليه اكراها ؛ و (صورته) في المعاملات اجراء الخيرات والصالحات على يده وتوفيقه للاعمال القلبية والاستقامة الى الله ؛ و(صورته) في الاخلاق تزكية نفسه و بعثها على الفضائل والكمالات الخلقية ؛ و (درجته) في الأودية تاييده بروح القدس و تنوير بصير ته والقاءالفر اسةوالالهاموالوحي (عليه)؛ و(درجته) في الاحوال جذبه اليه والقاء المحية عليه؛ و (درجته) في الولايات تمكينه عليه (الجذب و) عليها (المحبة) وتصفيته بالكشف حتى يبلغ مقام المسامرة و المكاشفة ؛ و (درجته) في الحقايق اجتباؤه و اصطفاؤه و اصطناعه لنفسه ؛ و (درجته) في للنهايات استخلاصه (جعله خالصالنفسه بحيث لايشارك فيه غيره) بخلاصه (ظ بخالصته الازلية فضلاوامتنانا من غير استحقاق سابق له) واختصاصه بخلافته نبيا اووليا.

واذاانتقل الىمقام العقل وغيبه وبدأ بالسير في الاودية والترقى الى عالم القدس وقصدالنزول بالواد المقدس فاول منازله \_ الاحسان \_ ( وهو الاتيان بماينبغي كما ينبغي

بلاعوض ولا غرض وجعل الشيء حسنا قال الله تعالى هلجزاء الاحسان الاالاحسان) و هوههنا (في الاودية) تهذيب القصد (اصلاح النية في الاعمال و اتقانها) بعلم الشريعة و الطريقة (باستحضار الحق و تعليمه في كل واحد واحد من آيات كتابه وسنة نبيه ص واوصيائه و اوليائــه بحيث كانه يراه في اعماله وثمراتها من الانوار) فيكون قصده مطابقا للامر (الالهي) مبر أعن شوب الرياء والغرض و طلب العوض واحكامه (تسديدالقصد) بالجزم و توطين النفس على ثبات العزم و عدم الفتور فيه وتصفيته عن النظر الى غير المقصود بشهود المعبود وعدم الالتفات الى الغيرولو (الي)نفسه ( فهو مشاهدة الروبوبية للتحقق بالعبودية) و صورته في البدايات ان يعبدالله معتقدا انه بمراى من الله وهو يرقبه وبراه اعتقاد اجازما ؛ و (صورته) في الابواب تخليص النية في العمل لله والتوجه اليه كانه يراه بقلبه (بان يواجه قلبه اليه تعالى ويتوجه الى قلبه كذلك) و(صورته) في المعاملات شهوه الحق في المراقبة والاخلاص بقطع النظر عن الخلق ؛ و(صورته) في الاخلاق رويتها من الله لامن نفسه لقوله تعالى واصبر وماصبرك الابالله وقوله تعالى رضى الله عنهم ورضواعنه؛ و(صورته) في الاصول رؤية القصد والعزم وساير الاصول من الله وحوله وقوته ؛ و(درجته) في الاحوال رؤيتها مواهب الله لامكاسب منه وان كانت ( الاحوال بعضها) ميراثا ( ثمرة ) للعمل ( والكسب لابمحض الموهبة بخلافالاحوال التي اعتبرت في هذا القسم فانها مواهب محضة) و(درجته) في الولايات شهو دصفات الحق بالحق فيكون وقته (حاله الذي حصل له بمحص الموهبة خالياعي الاغيار)واحدا ابدا ؛ و(درجته) في الحقايق ان لايفارق المشاهدة والاتصالط وفة عين؛ و ( درجته )في النهايات شهود الذات بالذات (التي يتحقق بهاالشاهد ويخصه من الحق عندالايجاد والتحقيق فانه لاحقيقة لشي الابه تعالى ولذلك لايعرف الحق الاالحق وقيل مالكعليه اشراف هوالسرو مالااطلاع عليه لغيرالحق هو سرالسر) مع (عدم) تلون ما ( فلا ) يشعرها شي من الرسم (الخلق و التعينات) والأنية (نسبة الوجود العيني اليهافان التجلي الذاتي هو بعينه علم الحق بنفسه) .

ثم \_ العلم \_ ( وهوادراك الشي على ماهوعليه ووجدانه ظهورا اوحقيقة كماقال تعالى وعلمناه من لدناعلما) واصله في الاودية العلم اللدني (الموهوبي الذي لايوجد الامن لدنه) وصورته في البدايات علم الشريعة ؛ و(صورته) في الابواب العلم الذي هوميراث العلم

الحاصل بالاستدال ؛ و (صورته) فى المعاملات علم الطريقة الحاصل بالرعاية والمراقبة من علوم التو كلوالتفويض والتسليم ونظائرها ؛ و(صورته) فى الاخلاق علم افات النفس ورزائلها و كمالاتها و فضائلها وعلم التزكية (تطهيرها بماء الرياضة الخالصة لوجه الله من الاغراض والاعواض) والتحلية (بالكمالات) و (صورته) فى الاصول علم اليقين (برؤية انوار توحيد الافعال) ومعرفة اداب الحضرة (حضور القلب عند الحق للاستفاضة من انواره لعلمه بحضور الحق و كونه رقيبا عليه) والسلوك ؛ و درجته فى الاحوال علم لدنى وهبى يبص صاحبه بدق ايق الاحوال ولوازمها و ذنوبها و مفاسدها و تصحيحها بتعريضه احكامها و خواصها ( بارائتها و تطبيقها على العلم ففى النسبة قلب ) و (درجته) فى الولايات الفناء عن علمه و الاتصاف بعلم الحق ؛ و (درجته) فى الحقايق دوام المشاهدة و هو المسمى علم اليقين على ماهى عليه ؛ و (درجته) فى النهايات شهود الحق ذاته بذاتة بالمعاينة ( بعين الظاهر جليا ) وهو المسى حق اليقين فيكون كمال مقام الاحسان .

ثم ـ الحكمة ـ (وهي اتفان العلم بحقايق الاشياء حتى دقايقها واحوالها وخواصها و اوصافها ومصالحها ومفاسدها بحيث يوجب اتقان العمل على مقتضاه ورؤية الملكوت بانفتاح عين القلب الذي لايحصل الخير الابه فكيف بكثيره قال الله تعالى و من يوت الحكمة فقد اوتيخيراكثيرا) وهيههنا (فيالاودية) معرفة الاشياء واحكامها وخواصها و العمل بمقتضاها في ايفاء حقوق الاشياء و محافظة حدود الاعمال على ما ينبغي ؟ وصورتها في البدايات معرفة ما كلفه الله به من العقايد الايمانية والاعمال الاسلامية وما اختص به من الأحكام الخمسة الشرعية؛ و (صورتها) في الابواب سياسة قـوى نفسه بمقتضي الشريعة والطريقة وتعويد هابما ينبغي من الانفعالات وتحذيرها عما (لا) ينبغي منها ؛ و(صورتها)في المعاملات تطويع النفس للقلب في التوجه الي جناب الحق والتنور بنورالقدسحتي تشايعه ولاتعارضه و توافقه ولاتنازعه ؛ و (صورتها) فيالاخلاق كمال الاطمينان بمعرفة الفضائل والكمالات والرزائل والنقائص والتمرن بالاولى والتحرز عن الثانية ؛ و (صورتها) في الأصول معرفة شرائطالسلوك وموانعه والعمل بمقتضاها ؛ و درجتها في الاحوال معرفة احكامها ولوازمها وذنوبها وافاتها و مصححاتها ومبطلاتها و العمل بمقتضى ذلك بالترام مصححاتها و الاعراض عن مفسداتها ؛ و ( درجتها )

فى الولايات معرفة حكمة الله تعالى فى كل شى و شهو دمراده فى وعده و وعيده و منعه واعطائه والاتصاف باوصافه والعمل بمقتضهاها ؛ و (درجتها) فى الحقايق القاء الله تعالى الى عبده المعارف و الحكم فى مقام الخلافة الالهية فيعرف ما يعرف بالحق و يعمل ما يعمل بالحق مع وقوعه فى التلوين احيانا ؛ و (درجتها) فى النهايات الاستقامة فى ذلك حال البقاء بعد الفناء و كمال التمكين مع الامن من التلوين .

ثم ـ البصيرة ـ ( وهي تنور البصر بنور القدس او الحق بحيث يرى الملكوت و ما فوقه من الحقايق عيانا قال تعالى هذه سبيلي ادعوالي الله على بصيرة أنا ومن اتبعني ) وهي فيهذا القسم ( الاودية) تنورالعقل (البصرالمترقي اليمقام العقل) بنورالحق حتىيشهد جميع الاشياء منه ويشهدعدله في الهداية والاضلال (انعطائه موافق لماسئلته الاعيان بلسان الاستعداد) و (في) اختلاف الاقسام و (يشهد) بره في التضيق والاقتار (على من ضيق الرزق عليه بانه بارعليه كما انه بار على من وسعه عليه) وصورتها في البدايات ادراك حقيقة (ظ حقية) الشريعة وصدق مخبرها ؛ و (صورتها) في الأبو اب الالتذاذ بهاو بسماعها و الذوق من فهمها والغضب لها (على من ترك حقوقها ولم يعظمها) و(صورتها) في المعاملات معاينة جذب الحق اياه بحبل (بسبب) التوفيق للطاعة والتقريب بالوصل؛ و(صورتها) في الاخلاق شهود اختصاص الحق اياه بخلع اخلاقه تعالى ؛ و (صورتها) في الاصول رؤية بعثه تعالى اياه على القصد و العزم والارادة و تسليكه على الصراط الصستقيم؛ و درجتها في الاحوال شهود تجليات الاسماء اللطفية وتحبيب ذاته تعالى اليه ؛ و(درجتها) في الولايات تصفية الله وقته (ما تشاهده في الحال) في الدنوعن النظر الي الغير وشغله بمطالعة وجهه سرورا بما انتهى اليه في السير ؛ و ( درجتها ) في الحقايق شهود ذاته تعالى في صور اسمائة وبسطه اياه بالفوز بلقائه ؛ و(درجتها) في النهايات رؤية تفيد (تفجر باعداد القلب الواسع لان ينفجر من العين الاحدية التي لايعرفها غيرها لغيبتهاعن الكل) صرف المعرفة الحقة(التيلامدخلية للكسب فيهانصيب بلذلك فضلالله يؤتيه منيشاء) وشهودالكشة في عين الوحدة فيتم القيام بحقوق العبودية و ايفاء حقوق الربوبية فثبت ( فتثبت تلك المعرفة) الإشارة ( لانها الطف منان يعبر عنها بالعبارة فان الأشارة مختصة بمن وجد

المشاراليه و ادركه فلايفهمها علماء الرسوم) و ثبتت ( الفراسة بتلك المعرفة متعلقة بشهود الحقيقة و المعانى الغيبية و احوال الاستعدادت في العلم الالهي).

ثم ـ الفراسة ـ ( وهي معاينة المغيبات و مطالعة الاسرار التي لايفهم الابالسر بالانوار الربانية قال تعالى أن في ذلك لايات للمتوسمين أي للمتفرسين) واصلها في هذا القسم (الاودية) امرغيبي بنكشف على صاحبه بصفا الباطن وتنورالبصيرة (العقلية) بنور القدس ( ولذلك تسمى بالقوة القدسية ) وصورتها في البدايات الخواطر الحقة والمنامات الصادقة بقوة الايمان اوفر اسة نادرة (تقع في العمر مرة اومرتين) طارية (جاريه من عندالله) على لسان وحشى ( من الفراسة و العرفان والانس بذكرالله ليزيل الشبه والتحير عن بعض الصادقين في الأرادة المتوفف في السلوك) لضعف اليقين وحاجة صاحبه الى التقوية ؟ و(صورتها) في الابواب تلقي حكم الغيب بقوة الزهدوالورع وفي (هذين) القسمين لا يكون الاكشفا صوريا منعالم المثال؛ و (صورتها) في المعاملات فراسة تكون من نفث روح القدس في الروع لقوة المرافبة وصفا القلب ؛ و(صورتها) في الأخلاق ارتسام نقش الغيب في القلب بملكة الصدق؛ و(صورتها) في الاصول تعريف الهي لقوة الانس بالحق ومراعاة حفظ الادب في السلوك؛ ودرجتها في الاحوال (كشف) الاسرار بصحة الحال (التجلي) و قوة المحبة ؛ ( درجتها ) في الولايات كشف سرى من باب المكالمة والمسامرة او روحي من نتائج المكاشفة ؛ و (درجتها) في الحقايق اشارة الهية تظهر بالمشاهدة والمعاينة ؛ و (درجتها) في النهايات شهود غيب الغيوب بعن المحبوب ( بالعين المراقبة الى ها هوت بحيث صارت عين الله).

ثم \_ التعظيم \_ (هورؤية عظمة الله بالمعرفة والعبادة التي هي غاية التدلل و التصغر باظهار الذلة و الحقارة قال الله تعالى مالكم لاترجون لله وقارا) وهوفي هذا القسم تعظيم حكم الله تعالى على عباده (في القضاء السابق) بما يجرى عليهم بان يرضى به ولا يبغي له عوج (يستقام بالعلم) ولا يدفع بعلم ولا يطلب به ثواب ان كان خطابا ؛ وصورته في البدايات تعظيم الامر والنهى بالامتثال ؛ و (صورته) في الابواب الحذر عن الجفاء ( بترك العمل بالحكم الشرعى والاخذ بالرخص غالباً) و الاحتراز عن الغلو (بالتجاوز عن الحدالذي

ينبغى فى تعظيم الحكم والامتثال) لغلبة الخوف ؛ و(صورته) فى المعاملات تعظيم الحرمات وهى الحقوق الواجبة المراعاة ؛ و(صورته) فى الاخلاق التعظيم اللازم للتواضعلله بالتذلل و الخضوع قضاء بحق (ظلحق) الربوبية و عزما فى مقابلة ذل العبودية ؛ و (صورته) فى الاصول تعظيم الهيبة و الاجلال رعاية لادب الحضرة ؛ و درجته فى الاحوال تعظيم المحب للمحبوب الذى يقضى به سلطان العشق عنداستيلاء الشوق والذوق ؛ وهوفى الاودية الفناء ؛ و (درجته) فى الولايات تعظيم التفاتى فى كمالات صفات الحق والتلاشى بنور تجلى العظمة ؛ و (درجته) فى الحقايق الاندكاك بتجلى الجمال و رفع حجب الجلال عند الاتصال والفوز بالوصال ؛ (درجته) فى النهايات تعظيم الحق بالحق على التمكين والاستقامة عند البقاء بعدالفناء والفرق بعدالجمع .

ثم \_ الألهام \_ (وهوالقاء الحق المعنى في القلب وافهامه قال تعالى ونفس وماسواها فالهمهافجورها وتقواها) وهوهنها (في الاودية) الاطلاع على الاسرار الغيبية بعين البصيرة ( العقلية ) في عالم المثال بلاشك ولاشبهة اطلاعا عينيا ( عيانيا ولكن صاحبه لايفشي سراحد ولايهتك سترا والايزول عنه بل ينكشف انه كان كهانة ) و صورته في البدايات صدق الخواطر؛ و (صورته) في الابواب نفث الروح الامين في الروع مشتاقا اومشافهة اومحادتة ؛ و (صورته) في المعاملات القاء في القلب على سبيل التفهيم او الوحى القاطع (اشارة خفية يقينية بلاشك في المقصودمنها) و (صورته) في الاخلاق التهدي الي الاخلاق الالهية بهدايته؛ و (صورته) في الاصول تلقى التاديبات الى الاخلاق الالهية بـدايته؛ و (صورته) في الاصول تلقى التاديبات الالهية وشرائط السلوك واحكام المنازل من الحق؛ و (درجته) في الاحوال تلقى خصائص المحبة واحكامها وقبول الجذبات الالهية بالاتعمل وكسب بل بمحض الموهبة والامتنان؛ و(درجته) في الولايات الابصار والسماع ببصيرية الحق وسميعيته ؛ و(درجته) في الحقّايق جلاء عين التحقيق (العين التي بها تشاهد الحقايق على ماهي عليه) بالحق (كما قال فاذا احببته كنت سمعه الذي به يسمع وبصره الذي به يبصر) حال الاتصال (رؤية اتصال امداد الحق له بنفس الرحمن على الدوام و اتصال عينه

بالوجود الالهى و اسقاط اضافة الوجود عنها و ( درجته)فى النهايات التكلم بكلام الحق الازلى بلاواسطة ؛ .

ثم ـ السكينة (وهينورفطري الهي يتقوى به الايمان واليقين ويطمين مالنفس وتحصل بــه راحة ولذة من مشاهدةالمحبوب و زوالالحجب من وجه المطلوب كما قال تعالى : هو الذي انزل السكينة في قلوب المومننين ) وهي في هذا القسم (الأودية) سكون الى الله بتروح السرعندالقاء الحكمة على قلب المحدث وكشف الشبهله وانطاق لسانيه بالحق؛ وصورتها في البدايات سكون النفس الي طاعة الله بخشوع الجوارح؛ و(صورتها) في الابواب توطين النفس على موافقة الحكم باتيان المامور ( به ) والانتهاءِ عن المنهي (عنه) مع خشوع القلب؛ و(صورتها) في المعاملات السكون الى الله بكمال الايمان القريب من الاحسان ( فانه بمشاهدة عظمة الحق تحصل الخشوع للقلب و تتذلل الجوارح ) عندالعبادات ومحاسبة النفس (تركيتها باصلاحها) في الأخلاق الرزائل والفضائل (النفسانية)الاالاعمال (البدنية) فان محاسبتها منقسم البدايات ؛ و(صورتها) في الاخلاق السكون الى الله بحسن المراقبة معه (باداء حقوق العبودية والتوجه التام الي وجه الربوبية) والملاطفة مع عباده ( بصرف النظرعين عيوبهم والتحمل لاذاهم وايصال النفع اليهم و كشف الضرعنهم) و (صورتها) في الاصول السلون الي الله في السير اليه و الانقياد بجذبه (ظ لجذبه) بكمال الانس؛ و(درجتها) في الأحوال الانجذاب اليه بقوة العشق وشدة الشوق؛ و (درجتها) في الولايات السكون اليه بفناء الاختيار في اختياره والتحقق باختياره، و (درجتها) في الحقايق الوقوف على حدالرتبة (التوقف على العبودية بعدم التعدى الى اظهار مايشعر منه الربوبية) و الامتناع عن الشطح ( مايصدر في حال الغيبة عن احوال الخلق لاشتغال الحس بماورد من جانب الحق مما فيه رايحة رعونة ودعوى) الفاحش (الظاهر منافاته للعلم) في (مقام) الاتصال ؛ و ( درجته ) في النهايات سكون التمكين في شهود احدية الجمع والفرق.

ثم \_ الطمانينة (وهي سكون ثابت وامن دائم فيه استراحة انس بخلاف سكون السكينه فانه حين بعدحين واستراحة من الهيبة والخوف ليست مختصه بالانس قال الله

تعالى يا ايتها النفس المطمئنة ارجعي الى ربك) واصلها في هذاالقسم سكون يقويه امن ناشي منيقين قريب الى العيان مقرون بدوام روح الانسفهي سكينة استقرت بقوة اليقين المفيدللانس ودوام الانس بالحق؛ و صورتها فيالبدايات اطمينان النفس بذكرالحق الى الانقياد بحكم الشرع والاستسلام للطاعة ؛ و (صورتها) في الابواب طمانينة الخائف (من الوعيد) الى الرجاء ( بانز ال الله عليه السكينة من وعده فغلب رجائه وامن واطمان قلبه بذكر الله ) و(منوعده طمانينة) الضجر (الذي فدستم من المجاهدة بانز ال السكينه منمشاهدة اثار تحمل المشاق واطمان) الى الحكم (الالهي في حقه واستراح) و(طمانينة) المبتلي ( بمرض و نحوه من المكاره اذاراي و عدالحق على الصبر و البلاء بالاجر ) الى الوعد بنيل الثواب؛ و ( صورتها ) في المعاملات طمانينة الفلب بالحضور والمراقبة و الثقة بالله في التوكلوالتسليم؛ و(صورتها) في الاخلاق طمانينة القلب الى التخلق باخلاق الحق؛ و (سورتها) في الاصول طمانينة القلب في لقصد ( والتوجه نحو الحق في السير ) الى الكشف (وحقيقة المكاشقة شان الروح وقبل تحقق الروح يكون الكشف صوريا ) وفي الفقر الى الغني بالله ؛ و (درجتها) في الاحوال طمانينة السر (الذي هو باطن القلب) في الشوق (الذي فيه الطلب و الحركة والغيبة) الى عدة اللقاء ( الي ماحصل له من لقاء وجهالله في الاحوال) و(طمانينة ذلك السر)في البرق (الذي هوا وللامع يدءو الى الدخول في طريق الولاية ويزول سريعا) الى الذوق (الذي هو ثابت واجلى من البرق) و(درجتها) في الولايات طمانينة الروح الى التمكن في الاتصاف بالصفات الالهية ؛ و(درجتها) في الحقايق طمانينة الخفي (الذي هوالسرحقيقة) الى الجمع (شهود الحق بلاخلق) و (درجتها) في النهايات طمانينة ( الشاهد الذي فنا بالتجلي الذاتي ثم صحا و استانس بتكرار ) شهود الحضرة (الاحدية بعينهافانه لااطلاع لغيرهاعليها)اليلطف الجمال(الذيهوالوجه الباقي بعد فناء كل شيء لاحديه الشاهد والمشهود والشيود)

ثم - الهمة - (وهى قوة تملك الانبعاث لطلب المقصود والاطلاق من القيود خالصا من الاغراض والاعواض لايقدر صاحبها على اللبث وعدم الموافقه لانقهاره تحت سلطنتها كما قال تعالى مازاغ البصر و ماطفى وقال الجنيد قيمة كل انسان بقدر همته فمن كان

همته الدنيا فلاقيمةله ومن كانهمته العقبي قيمته الجنة ومن كان همته الولى فلانها يةله وهي (اصلهافي الاودية) التوجه الى الحق بالكلية مع الانفة (الاستنكاف) من المبالاة بحظوظ النفس من الاغراض و الاعواض ( ممافيه منفعتها و جاهها حتى الكرامات والفضائل و المقامات) و باسباب و الوسائط كالعمل والأمل والوثوق به ( فان الأمل يـوجب الفتور في السير فلابدان يستنكف من الثقة بالأمل كمالايبالي بالعمل) وصورتها في البدايات عقدالهمة بالطاعة والوفاء بعهدالتوبة ؛ و(صورتها) في الأبواب تعلق القلب بالنعيم الباقي وصرف الرغبة عن الفاني والجدفي الطلب من غير التواني (الفتور والتقصير في الطلب) و (صورتها)في المعاملات همة باعثة على الاستقامة في العمل مع دؤوب المراقبة وقوة الثقة بالله في التوكلوالتسليم؛و(صورتها)في الاخلاق صرف الهمة بالكلية الى احر از السعادة والكمالات؛ و(صورتها) في الاصول همة جاذبة صاحبها اليجناب الحق بقوة اليقين و روح الانس مانعة عن الفتور في السير والزيغ في القصد؛ ودرجتها في الاحوال صير ورة الهمومهما و احداباستيلاء العشق؛ و (درجتها) في الولايات همة تتصاعد عن الأحوال والمقامات ( لاتقف عند تلك التجليات النورية بل تقصد عنها و تتجاور ) الى حضرة الاسماء والصفات ؛ و (درجتها) في الحقايق همة تعلو الصفات وتحنو (تقصد) عن النعوت (التجليات الفعلية والصفاتية و الاسمائية وتتجاوز) نحوالذات (التجلي الذاتي) و)(درجتها) في النهايات لا (يشهدالهمة لنفسه لانخلاعه عن الانية والاثنينية فليستله) همة الاالتاثير بموثرية الحق فيجميع الممكنات كقوله (تعالى) ومارميت اذرميث ولكن الله رمي وقوله واذتخرج الموتى باذنى (بامري وهو ص نفس الامرومشيته تعالى) و هناك (حين تمت الاودية) ينمحق التعمل و الكسب و يصفو من مشوبة الحدت و ينفتح الطريق و يتسع ويترقى الفلب الهمقام السير (ظ السر (للقلب) ويكون الساير مصحوبا محمولافي السيركراكب البحريساربه ولايدرى قالالله تعالى سبحان الذي اسرى بعبده ليلاو يتوالى عليه الاحوال بمحض الموهبة وتتواتر عليه الالطاف بحكم السابقة (الازلية) والمنة واول مايتشرف به من الاحوال.

هى \_ المحبة \_ ( وهى حالة تحصل من المعرفة تجلب الغيرة و تورث الحيرة و البكاء كما قال الصادق المحبة افناء الحيوة في امر ا المحبوب تاتى بغتة و موهبة مالها سبب وقيل فيها مقامات الاول التحريص والحث على الامعان في البحث ، اذهبو افتحسسوا

من يوسف الثاني تــالف الافكار ومحبة الاذكار ، تالله تفتوئذكر يوسف الثالث الاستحلاء بذكره وتولى عنهم وقال يااسفي على يوسف الرابع تطلع الوصال وتوقع الاتصال ، عسى الله ان ياتيني بهم جميعا الخامستنسم روح التقرب ، فلما انجاء البشيراني لاجدريح يوسفالسادس دهشة اللقاءفلمار اينها كبرنه السابع الانطماس تحتشعا عالجمال ،وخرواله سجداً ) التيهي آية الاختصاص ونتيجة الاصطفاء من قوله (تعه) يجهم ويحبونه فيخلصه الله تعالى من زيع البصروالتلفت في النظر ، واصلها في الاحوال الابتهاج (الناشي من مطالعة التجليات المتعلق) بشهودالحق وتعلق القلب به معرضا عن الخلق ( لذلك قيل المجبة فقدالنوم و العزلة عن القوم ، ان تهب كلك لمن احببت فلايبقى لك منك شئى) معتكفا على المحموب بجوامع هواه غير ملتفت الى ماسواه ؛ وصورتها في البدايات) التلدذ بالعبارة (ظ بالعبادة) والتسليعن فوات اشتات التفرقة (لعدم تعلق قلبةبها حتى يحزن بفواتها) و (صورتها) في الابواب جمعية الباطن بالسلوعماسوي المحبوب و الاخبات الي جنابه معالاعراض عماسواه من كل مرغوب؛ و(صورتها) فمى المعاملات شغل القلب بالحبيب والفراغ عن كل حميم وقريب؛ و (صورتها) فيالاخلاق محبة الخلاص ( ظ الصفات او الملكات) المقربة منه وتجنب الملكات المبعدة عنه ؛ و(صورتها) في الاصول تجريد القصد المستوى اليه عن الموانع وتصميم العزم وهجر القواطع (عن الطريق) و(صورتها) في الأودية تهييج دواعي العشق بالنظر في الايات ودوام مطالعه حسن الصفات ؛ و(درجتها) في الولايات الابتهاج بحسن الصفات والتنور بنور الذات عندالتحقق بالاسماء بمحو الرسوم والسمات؟ و(درجتها) في الحقايق محبة تخطفه عن اودية تفرق الصفات الى حضرة جمع الذات (فلا يبقى العقل ولاادراكه الذي باعتباره الرسوم و العبارات) و (درجتها) في النهايات حب الذات للذات في الحضرة الاحدية بفناء رسم الحدوث في عين الأزلية (واشارات تلك الحضرة حيث لاتكون الابالحق للحق لايعرفها الامن تحقق به بالوجدان ولا يمكن تعريفها بالعبارات والنعوت).

ثم \_ الغيرة \_ (هى التحول فى المحبوب لتعدى الحدود و ازالة الغيرية عنه ويعبر عن تلك الحال بسقوط احتمال مقاسات ما يشغل المحب عن محبوبه فضلا عن ان يشاركه

شي في تعلق المحبة به و لذلك قديستر حاله ان يعلم احدمعرفته ومحبته لمحبوبه كما ان الحق قديسترعبده عن اعين الخلق و يجعل له المهابة في اعينهم غيرة عايه كماقال وتريهم ينظرون اليك وهم لايبصرون وسليمان حيث استحسن الخيل حتى شغلهالنظر اليها عن صلوة العص غارعلى الحق فعرقب بعضها وقتل البعض مسحابا لسوق والاعناق) واصلها (في الاحوال)نفاسة المحبوب (الرغبة فيه بحيث يمنعه عن التوجه الى الغيروعزته) عندالمحب والضزبه عن انتتعلق المحبة بغيره اويشغله عنه شي اويحجبه بحيث لايحتمل ذلك ولايصبر عليه ؛ و صورتها في البدايات الغيرة على عبادة ضاءت فيسترد ضياعها (بالقضاء والتدارك) و يستدرك فواتها ( في اوقاتها قبل الفوات ) و (صورتها) في الأبواب الغير ةعلى الخشو عللغير والرغبة فيه والخوف منه ؛ و(صورتها)في المعاملات غيرة المريد (صاحب الحالكما نقبل ذلك كانت غيرة العابد صاحب العمل) على وقت فات (وهو لاينجبرلان كل وقت اخر لهله حضور ومسامرة اخرى فباي وقت يتدارك مافات من الوقت ولذلك قيل الوقت سيف قاطع ان لم تقطعه قطعك فالغيرة عليه بالاشتغال بالندم على فوته تضييع للوقت الحاضر قاطعة قاتلة مهلكة له) ورعاية اهملت؛ و (صورتها) في الاخلاق الغيرة على فضيلة سبقه بهاغيره ؛ و (صورتها ) في الاصول الغيرة على قصد (وقع ) لغير المحبوب وفتور (حصل للتوجه اليه) وانس بغيره و (صورتها) في الأودية الغيرة على تعظيم لغيره و (على) همة قاصرة عن بلوغ الغايه اومتعلقة بغيره ؛ و (درجتها ) في الولايات الغيرة على لحظ ماسواه والسرور بغير مولاه ؛ و(درجتها) في الحقايق الغيرة على اثبات وجدود غير الحق تعالى (بحيث يحجبه عن شهوده تغالى وان كان من صفاته وافعاله؛ ودرجتها في النهايات الغيرة بغيرةالحق للحق باحدية جمع جميع المراتب بحيث لايطلع عليها غير الحقمع انه عين تلك الغيرة فلايطلع عليه غير الحق لكونه اخفى من ان يتعلق به ادر ال الغير ، قال تعالى واذاقر أت القرآن جعلنا بينك وبين الذين لا يؤمنون بالاخرة حجا باعستورا،قال السرى لاصحابه اتدرون ماهذا الحجاب هذا حجاب الغيرة وليس احدا غير من الله تعالى وقال الشبلي الغيرةغيرتان فغيرة البشرية على النفوس والغيرة الإلهية على القلوب).

ثم للشوق ( وهوهيجان قلب المحب في طلب المحبوب فهو ثمرة المحبة واثرالغيرة الباعثة لازالة الغيرية وحيث ان مقتضي الطلب الغيبة وهي ليست منجانب الحق لم يصوح بلفظه صريحا بلااشارة بذكر سببه الذي هوالرجاء المقتضي للحركة نحو المرجو قال تعالى من كان يرجولقاء ربه فان اجل الله اى اماتته بالتجلى ، لأت و فيه ايضا اشارة الى إن اللقاء المطلوب لايحصل الابالموت والفناء) وهو (اصلها) ههنا (في الأحوال) حركة السر (القلبي) الي الله (من حيث اسمائه وصفاته الألوهية) بالمحبة المنبعثة من مطالعة تجليات الصفات ( الربوبية الفعلية كالاحسان والانعام والافضال) و صورته في المدايات الاشتياق الى الجنة وماوعدمن الثواب؛ و (صورته) في الأبواب الشوق الى الكرامة عنهالله والتقرب اليه؛ و(صورته) في المعاملات الاشتياق الى الطافه وآيات بره وافضاله ؛ و(صورته) في الاخلاق الاشتياق الى التخلق باخلاقه ؛ و(صورته) في الاصول الارتياح (الحركة) الى لقائه والتروح بنورجماله ؛ و (صورته) فيالاودية التشوق الي مافي الغيب من الحقايق واستشراف انواع المعارف ؛ ودرجته في الولايات استلحاظ الوجه الباقي بانكشاف سبحات الجلال و استشراف نورالذات على وجوه الجمال والكمال ؟ و(درجته) في الحقايق طلب العيان بعين المعشوق والاتصال (ظ الانفصال) عن الكل بالوصول الى المطلوب؛ و (درجته) في النهايات الاشتياق مع الوصول الى شهوده بجميع التجليات ومع الشهود الى بروزه فيمظاهرالكائنات.

ثم \_ القلق \_ (وهو تحريك الشوق صاحبه بحيث يسقط صبره من شدة الاضطراب لرفع حجاب التعين كماحكى الله عن موسى: وعجلت اليك رب لترضى فان الشوق يسكن باللقاء والقلق لايزول بل يزداد حتى يفنيه بالكلية) و هوههذا (فى الاحوال) تحريك لشوق صاحبه باسقاط صبره ؛ صور ته فى البدا بات تحريك النفس الى طلب الموعود والسامة عماسواه فى الوجود ؛ و(عورته) فى الابواب قلق يضيق الخلق (لان قلبه لا يسع غير المحبوب ويراه حجاباعليه فيسوء خلقه معه) ويبغض الى صاحبه الخلق ويحبب اليه الموت (لكونه سبب لقاء محبوبه) و (صورته) فى المعاملات توحش عما سوى الحق و انس بالوحدة و التخلى (بالخلوة) عن الخلق ؛ و (صورته) فى الاخلاق انخلاع عن الصبر والطاقة لما يجد من التوقان (الاشتياق) الى الحق ولقائه ؛ و (صورته) فى الاحول اضطراب فى الفرار الى من التوقان (الاشتياق) الى الحق ولقائه ؛ و (صورته) فى الاحول اضطراب فى الفرار الى

المقصود عن كل ما ينتظر (يوجب الامهال) في السير اليه اويقتضى الصدود ؛ و (صورته) في الاودية قلق يغالب العقل (يكان يسلبه ولكن لم يزل بالكلية بل يزاحمه في شدة الهيجان) ويشاور النقل (حيث يذكره المحبوب ويحركه نحوه) و درجته في الولايات قلق يصفى الموقت وينقى النعت ؛ و (درجته) في الحقايق قلق ينقى الرسوم و البقايا ولا يرضى بالعطايا والصفايا ؛ و (درجته) في النهايات قلق لا يبقى شيئًا ولا يذرويفني كل عين و اثر .

ثم ـ العطش ـ (لحصول حرارة شديدة من شدة الاضطراب الحاصل من القلق و لذلك قال تعالى لايوب اركض برجلك هذامغتسل و شراب مسكن لشدة حرارتك و حضرة ابراهيم لشدة ولوعه وعطشهاليلقاءربه كلماراي نوراوبهاء سماه رباحتي تجاوز عنه وراى افولة ونقيصته بالنسبة الى ماهو اعلى منه ولكن لم يكن مثل العطشان الذي كلما لمح سرابا حسبه ماء بل يراه بما هوفيه من وجهالرب حيث خرج من ظلمات ليل الدنياو دار الاشتباء وراى ايات ربه في الملكوت بارائة الله كما قال كذلك نرى ابراهيم ملكوت السموات والارض ليكون من الموقنين فلما جن عليه الليل رأى كو كبا قال هذاربي ولايمكن ان تكون من حيث ارائة الله من قبيل حسبان السراب ماء كمالايخفي) وهو (اصله) في الاحوال عطش السالك (الذي توسط في السلوك) الي ما يبلغه الى المطلوب ويروحه بشهود المحبوب؛ و(صورته) في البدايات عطش المريد اليما يوجب اليقين من الشواهد (التي تشهدله بصحة الطريقة والسلوك) ويخلصه من الشبه والشكوك الفواسد ؛ و(صورته) في الابواب العطش (عطش المريد و هوالذي ابتده في السلوك) الى الالطاف المقربة والعواطفالمسكنة ( الحاصلة من الرحمة الرحيمية) و ( صورته ) في المعاملات العطش الى الاستقامة ( في الطريقة ) والبلوغ الى الثقة بالله ( بالتوكل ) والسلامة ؛ و ( صورته ) في الاخلاق العطش الى صفاء الفطرة والفوز بالكرامة والقربة (اليجناب الحق) و(صورته) في الاصول العطش الى وصول الاخلاص (اخلاص الله اياه ويمكن أن يكون الخلاص) عن البعد بالقبول؛ و (صورته) في الأودية العطش الي علوالهمة وتفريد الهم والوجهة (التي هوموليها) و درجته في الولايات العطش الى الخلاص من التلوين بشهود الصفات (الالهية بحيث يكون مانعا عن شهودالذات ومنشأ التلوين هو بقاء بقية من اثار صفات النفس

فى السرحين غلبتها عليه واستتباعها له وان زالتحينت عن النفس بالكلية) والبلوغ الى التمكين بشهود الذات؛ و(درجته) فى الحقايق العطش الى الانفصال والخلاص من الانفصال و (درجته) فى النها بات العطش الى جلوة (تجلى الذاتى بحيث) لا يشوبها حجبة و (احدية) جمع لا يعارضه تفرقة.

ثم - الوجد - (وهو وجدان الروح التي من مراتب القلب لهبانوريا بلا كسب يبدو في اثر العطش يوجب لينهوشدة قلقه وتقويه في السلوك بللجذبة ولذلك قيل الوجدعجز الروح عن احتمال غلبة الشوق عندوجود حلاوة الذكرقال تعالى وربطنا على قلوبهم اذقاموا قال ذوالنون السماع لهولمن يلهي به وحقيقة لمن تحقق به فيتحرك البدن المترقى الي مقام القلب والروح من دون اختيارهما فضلاءن اختيار النفس وانكان في التواجد باختيار من القلب اوالروح دون البدن والنفس) وهو (اصله) في الاحوال شعلة متاجحة من نار العشق يستفيق لها (يصحوالروح لاجل حصولهامن تجلى من تجليات الاسماء الالهية الذي وقع به خطاب حالى بمقتضى حال السالك وعينه اورؤية نور من انواره الازلية؛ و(صورته) في البدايات وجد عارض يعرض بغتة يستفيق ويتنبه من الغفلة) شاهد الحس (الذي يشهد بصحة قصده و عمله من الواردات المحسوسة المنطبعة في مرآت الحس المشترك بحيث يحس به) سمعا اوبصرا ؛ و (صورته) في الابواب وجد عارض بستفيق له (شاهد) الفكر (باختطاف المعانى الغيبية) بعدانفتاح باب من المعانى التي تكون في عالم القدس ونزولها الى العقل واثرهذاالوارديكون باقيا وانكان خفيالايشعربه صاحبه) و(صورته) في المعاملات لهب مشتعل يستفيق له القلب من شهود عارض (جلى) و(صورته) في الاخلاق لهب متاجج من نار الحب ينبعث من القلب لطلب الفضائل الخلقية والكمالات الانسية؛ و (صورته) في الاصول نارفي القلب ينبعث منها تطلب الحق ؛ و (صورته) في الاودية شعاع نوري من عالم القدس يستفيق لهالعقل لطلب العلم والحكمة ويحصل به نورالسكينة وعلوا لهمة؛ و درجته في الولايات وجد يخطف العبد من يدالكونين (يجذبه عن تصرف الدنيا والاخرة بحيث يفنيعن شهودهما) ويخلصه من الاين (المكان والمرتبة) والبين (البينونة والتعدد وكتب فوقهاالعين وعلى اي حال هذا التخلص يكون بالافناء) و(درجته) في الحقايق وجد

يمحص معناه (بخلصءينه) من درنالحظ (لوثه لادراكه عدميتها الذاتية بحيث لميشم رائحة الوجود فضلا عن التلوث بلوث الحظ) والرسم (نقش التعين) وينسيه اسمه (أن سلبه) يالكلية و يغيره (ظ يعيره اى يرده الى التلوين و) الرسم (تعينه بزوال الوجد والتجلى ان لم يسلبه بالكلية) للرسم (لبقاء بقية التى بقيت منه، اولارجاعه الى الخلق لتكميلهم والشفقة عليهم وان سلبه بالكلية وحصل له مقام التمكين في الفناء لاحديه جمع التمكين والتلوين ولكن حينة تتبدل الوجد بالوجود بالوصول الى النهايات) و (درجته) في النهايات يتبدل الوجد بالوجود او يتعارض الجمع (اول شهود الحقيقة الاحدية المقتضية للفناء المحنى) والفرق (باجتماعهما باحدية الجمع، والظاهر ان العبارة كانت ولا يتعارض) للناون (للتمكن في التلون) في الشهود .

ثم - الدهش - (هوالخروج عن القرار لملاقاة امر محير سالب للشعور يكاديغيبه عن احوال الخلق كما قال تعالى فلما راينه اكبرنه) وهو (اصله) في هذا الباب (الاحوال) بهتة (حيرة تعرض الانسان من ملاقاة امر عظيم بغتة) تأخذ العبد اذا فجاه ما يغلب عقله (فيمنعه عن الادرك كالشهود المذكور في الابة) اوصبره (بالمحبة) او علمه (بالتجلي الذي تحصل منه المعرفة التي تفهر العلم) و (صورته) في البدايات الحيرة في صورة الصنع وعجائب المصنوعات؛ و (صورته) في الابواب الحيرة في الالاء والنعماء والالطاف الموجبة للحب؛ و (صورته) في المعاملات الحيرة في العظموت والرحموت بشهود تجليات الافعال وتلاشي افعال العبادفيها؛ و (صورته) في الاخلاق التحيرة في صفات الله تعالى واخلاقة؛ و وصورته في الاصول الحيرة في المعاملات الحيرة في الودية التحير في المحلولة وحكمته؛ و درجته في الولايات الحيرة في تجليات الاسماء والصفات؛ و (درجته) في المحقايق الحيرة في معاينة الذات؛ و (درجته) في النهايات الحيرة في عين الجمع الاحدية.

ثم \_ الهيمان \_ ( وهو الذهاب عن التماسك من الوقوع في الحيرة او التعجب و تبقى حتى يفنيه كما قال تعالى وخرموسي صعقا وهو اولى بان يقع نعتالصاحبه من الدهشة

لدوامه واستقرار مدونه ولذلك قال) وهو (اصله في الاحوال) دوام الحيرة و ثباتها؛ وصورته (ظ صوره) ودرجاته صور الدهش و درجاته اذا دامت واستقرت .

ثم \_ البرق ( وهواول لامع من التجليات يدعوواجده الى السير في الله و الدخول في طريق الولاية قال تعالى اذراى نارا) وهو (اصله) في الاحوال اول ما يبدأ (ظيبدو) من انوار التجليات فيدعو العبد الى الدخول في الولايات اى السير في الله بالفناء؛ و(صورته) في البدايات المع نور التنبيه الداعى للعبد الى السير الى الله ؛ و (صورته) في المعاملات اول ما يلمع بالرجا والخوف من انار ذلك النور وانارته لها ؛ و (صورته) في المعاملات اول ما يلمع من تجليات الافعال فيجذب العبد الى نفى تاثير الغير مطلقا ؛ و (صورته) في الاخلاق اول ما يبد و في القلب من نور التجلى الالهى فيدعوه ويبعثه الى الترقى في السير في الله ؛ و (صورته في الاصول تواترورود نور التجلى الالهى على القلب بحيث يستولى) عليه ويونسه به (بالسير في الله) و (صورته) في الاودية اول ما يبدو في العقل من نور القدس فيورث الطمانينة و يعلى الهمة ؛ و درجته في الولايات اول ما يبدو في مقام السير من نور الذات فيخلصه من حجب الصفات ؛ و (درجته) في الحقايق اول ما يبد ومن نور العيان فيورث الاتصال ؛ و (درجته) في النهايات اول بارق الجمع الاحدى المورث للفناء

ثم الذوق \_ (وهوثمرة التجلى المفنى للعبد بحيث يوجب صفاء معاملاته ذوق المعانى مثل حلاوة الذكرقال تعالى هذا ذكراى ذكرعبادنا ابراهيم واسحق و يعقوب ذوق) وهو (اصله في الاحوال) ثبات البرق وزيادة السروروالابتهاج لانتفاء الوجد وبقاء صفات الوقت ؛ ونسبة صوره و درجاته الى صورالبرق و درجاته نسبة صورالهيمان الى صورالدهش ودرجاته في انها اذادامت و استقرت صارت صورالذوق و درجاته و حينئذ تنتقل الاحوال الى الولايات والمقامات القلبية الى السرية ويتولى الحق بنفسه امر عبده فلا يكله الى نقسه واول.

مقاماتها \_ اللحظ \_ (وهو النظر الى عينه التى لا تحقق لها الابالحق فنظره فى الحقيقة الى الحق ولكن اهل الحجاب يحسبون انه ينظر الى الكون قال تعالى: انظر الى الجبل فان استقر مكانه فسوف ترانى اى مادام تكون نسبة الكون الى عينك باقية فى نظرك

لاتمكن رؤيتك للحق لفناء المحدث عند تجلى الحق) وهو (اصله) في هذا الباب (الولايات) ملاحظة نورالكشف (بالتجلى الاسمائي) الملبس لباس التولى (لباس صفاته وخلعة الولاية بحيث يتولى الحق اموره و يحفظه ولايكله الى غيره طرفة عين) المذيق طعم التجلي (حلاوة المشاهدة) العاصم ( بازديادالحب ) منءوار ( عيب ) التسلي ( الذي هوللعاشق بمئزلة العورة يجب عليهستره ونفيه) وصورته في البدايات ملاحظة الفضل (العطاء الزائد على الاستحقاق بقضاءالحق) السابق في الرزق والحفظ والتكليف؛ و(صورته) في الابواب ملاحظة الأمداد الصورية و الثواب الموعود على الطاعة الموجبة للرجاء والرغبة؛ و(صورته) في المعاملات ملاحظه الأمدان المعنوية والقرب الموعود على الرعاية و الحرمة الموجبة للاستفامة والتفويض؛ و(صورته) في الإخلاق ملاحظة التوفيق للتخلق بالإخلاق الالهية الموجية للشكروالرضا؛ و(صورته)فيالاصولملاحظة الجواذبالالهية الموجبة للانس والغني؛و (صورته)في الأودية ملاحظة الأنو ار القدسية المفيدة للعلوم اللدنية وازدياد البصيرة؛و (صورته) في الاحوال ملاحظة سبحات الجلال المفيدة لاستيلاء العشق والذوق؛ و درجته في الحقايق مطالعة نور الوجه الكريم والجمال القديم؛ و(درجته) في النهايات شهود الحق في عين الجمع.

ثم \_ الوقت \_ (وهوالمقام الذي يحصل اللحظ فيه بحيث لا يكون معه شي ممامضي وما ياتي لاستغراقه في الحق ومشاهدته الحقايق في الحضرة العلمية فهو باطن الحال ولكن له الدوام قال تعالى: ثم جمّت على قدريا موسى) وهو (اصله في الولايات) حين (وقت) تردد الساك (الساير) بين التلوين والتمكين لاستيلاء الحال (حال التمكن في الشهود بالفناء التام على التلون الذي هو ظهور البقية الملازم للعلم بوجوده ولكن التلون الملازم للعلم لم يرتفع بالكلية ولذلك قال) مع الالتفات الى العلم ؛ وصورته في البدايات حين كون النفس لوامة مترددة بين رؤية الفضل واللطف ، وصدمة الطرد والقهر مع رجحان روية اللطف وقوة الشوق ؛ و(صورته) في الابواب حين كونها سايرة بين الخوف والرجاء مع رجحان الرجاء وصدق الرغبة ؛ و (صورته) في المعاملات حين الحضور (بين يدى ربه لاستيلاء ذكر الحق عليه غير غافل عنه ولاساه) وجمعية الباطن مع تخلل الغفلات واللقيات (ظ

فيكاد الفضائل ان تصير ملكات ؛ و (صورته) في الاصول حين صدق (تحقق) القصد وقوة القهر ( لخوف الحرمان والهجران ) مع تخلل الفترات احيانا ؛ و (صورته) في الاودية حين نز ول السكينة وحدوث الطمانينة مع وقوع الاضطراب احيانا ؛ و (صورته) في الاحوال حين استقرار حين استيلاء سلطان العشق مع هجوم السلو احيانا ؛ و (درجته) في الحقايق حين استقرار مقام الفناء (مع ظهور البقية وانكانت نفس الوقت) احيانا ؛ و (درجته) في النهايات حين ابتداء مقام البقاء بتكرير ظهور الكثرة عن الوحدة احيانا فانه لو ثبت و استمر بالتمكن فيه لايبقي وقت).

ثم الصفا \_ ( وهوالخلوص والبرائة من اكدار الاغيار قال تعالى وانهم عند نالمن المصطفين الاخيار) وهوههذا (اصله في الولايات)اسم للبرائة من الكدروهوسقوط التلوين الواقع في الوقت؛ و صورته في البدايات صفا علم ( الشريعة ) يهذب العمل ويعدالنفس للسلوك؛ و(صورته) في الأبواب صفانفس يرهد في الدنيا و يصحح الورع والتقوى؛ و(صورته) في المعاملات صفاعقيدة يحقق الاخلاص ويصحح التوكل والتسليم؛ و(صورته) في الاخلاق صفا باطن يزكي النفس ويقوى الصدق ويحصل الفتوة؛ و (صورته) في الأصول صفا طلب يصحح القصد ويقوىالعزم ويورث الفقر و (صورته) في الاودية صفا لب يورث الحكمة و يصدق الفراسة ويحقق الالهام؛ و (صورته) في الاحوال صفاحال (نور) يشاهد به شواهد التحقيق (شهودالحقيقة) بتجليات الاسماء ويذاق به حلاوة المناجاة (التي لاتقع الافي حدودالقرب وهو حينئذ يطالع جمال الوجه من واءالحجب الصفاتية النور انية) وينسي به الكون (الاستيلاء نورالحال وذوق المناجاة) و درجته في الحقايق صفا اتصال (الاتصال يشهد في مبادى فناء ماللسالك من الافعال والصفات والذات في ماللحق) يفني به العبد من الاخلاق و الاوصاف فيما للحق منها فيندرج ( فيفني ) فيه حظ العبودية ( منالافعال و الاوصافوالذات) فيحق الربوبية (لكونها صورتجليات افعاله وصفاته وذاته) و يطوى (ينمحي) ذل (خسة) الحدوث في عز الازل (يقوم عزه مقام ذله فيغر بعزته) و (درجته) في النهايات صفا الجمع بشهود الحق بالاخلق.

ثم ـ السرور ـ (وهو اصفى من الفرح لشموله ظاهر السالك و باطنه من ذاته

وصفاته و وقته من غير شائبة الحزن قال تعالى و لقيهم نضرة و سرورا ) و هوابتهاج في الباطن يظهربه تهلل و نضرة ( في الظاهر) و ( اصله ) في هذا القسم ( الولايات ) سرورشهود يكشف حجب الصفات باسرها (فان شهود تجلى الذات يقتضي الفناء واذافني الذات فكيف تبقى الصفات و ذلك لان فناء الصفات بالكلية لايحصل الااذا تجاوز عن التجلى الصفاتي وحصلت لهبداية التجلي الذاتي) وتخلص (بالعتق) من رق (مشقة) التكاليف كلها (لوجدان اللذة في الطاعة بذلك الشهود) وصورته في البدايات سرور ذوق ينشا من تصديق العزة (سلطنة الحق وظهوره بالتصديق اليفيني بتحقق الموعود) و يبعث على الجد (في الطاعة) و (صورته) في الابواب سرورعبد فيما يتحققه من عندالله من النعيم و الكرامة ؛ و (صورته) في المعاملات سرور حضور (كونه بين يدي ربه) نشأمن مبادي الانس بالله وتخلص من وحشة الفرق (تفرق الخاطر من التوجه الى الله) و(صورته) في الاخلاق سرور بهجة بهيئات نـورية في النفس مذهبة لوحشة الهيآت الظلمانية ؛ و (صورته ) في الاصول سرورارادة ينشأمن اليقين (بلقاً والموعود لصدق ارادته بحيث يستحضر المراد ويجد ذوق الانسبه) و كمال الانس ( ومنه ينشاء ذلك السرور ) و (صورته) في الاودية سرور ينشأمن مطالعة سرالقدر ( من احوال الاعيان الثابتة في العلم ) و يذهب بالحزن الناشي من ظلمة (حيرة) الجهل (في الطريق لظهور طليعة المطلوب من السير الي الله) و (صورته) في الاحوال سرورينشأ من الحب الخالص ويذهب بخوف الانقطاع (عن المعرفة و التوقف) دون الوصول؛ و درجته في الحقايق سرور الاتصال (الذي يرى في ابتداء الفناء) والانبساط ببسط الحق إياه؛ و(درجته) في النهايات سرورالوجود (الذي هو الظفر بالحقيقة و شهودالحق عينه بعينه بحيث لايمكن تعريفه كما قال اميرالمومنين وجوده إثباته) والفوز بالمطلوب (باسقاط الاضافات بفناء الرسوم التيهي نسبة الوجود الى التعينات) فيعين الجمع.

ثم \_ السر \_ وهو المعنى المخفى عن ادراك المشاعر (لدقته لا يعرف الابالسر الذى لا يعرف الابالسر الذى لا يعرف الابالله اذ، انه يعلم السرواخفى، ومن نسى الله ينسيه نفسه اى ذاته وهو الولاية الذى صاحبه تحت قباب الحق كما قال تعالى: الله اعلم بما فى انفسهم) وحقيقته (بل اقل

مايدرك به وهوالسر المذي يطلق على الولاية التي تكون في قسم الولايات بمعنى قبول تولية اللحق ولانهاية لحقيقته لعدم نهاية السيرفيالله وصفاته الذاتية وانكانت الصفات الفعلية تنهتي بالتجلى الصفاتي والصفات الاسمائية تنتهي بالتجلى الذاتي الذي عبارة عن تجلي الصفات الذاتية فظهرمما ذكر ناهنا اشارة الىما ذكرناه مفصلا سابقا انكايةالمقات اللاحقة منظهورات الولاية فكيف تكون حقيقتهاهنا ولاسيماس ها اذالم تكن اضافته اليهابيانية بلهنالك الولاية لله الحق و) في هذا القسم (يظهرا ونيظهور) سرالولاية الذاتية عندالفناء عنرسوم الصفات البشرية فصاحبه يسترحاله عن الخلق غيرة (على حاله ان يطلع عليه الغير)ويتا دب بآداب الشرع صونا (لحفظ حدود الله ورعاية العبودية باظهار الحقارة والجهالة واخفاء نفسه في لباس العوام) ويتهذهب في الاخلاق والمعاملات ظرفا (للنزاهة عن التلوث بالرزائل و القبايح)وهو من الاخفياء الذين وردفيهم (من قول النبي) احب العباد الميالله الاخفياء الاتقياء؛ و صورته في البدايات اخفياء العمل للتحرز عن الرياء وتحصيل الذكاء والصفا؛ و ( صورته ) في الابواب تلطيف السر ( الباطن ) بالتقوى وتحقيق الزهد لطلب مقام الاخلاص ؛ و (صورته) في المعاملات كمال الاخلاص ونفي ( نسبة ) الاعمال (الى نفسه) لتصحيح التوكل والتفويض؛ و(صورته)فيالاخلاق تطهير الباطن عن الرزائل وصفات النفسوالاتصاف بالفضائلوالتخلق بالاخلاق الالهية ؛ و(صورته) في الاصول تصفية القلب بتوحيد الوجهة و تصميم العزيمة ؛ و (صورته) في الاودية تنوير العقل بنور القدس وتخليصه منشواهب (ظ شوائب) الوهم لقبول الفراسة والالهام ؛ و (صورته) في الاحوال سلطنة عشق الجمال بشهودالحق بالحق ؛ و درجته في الحقايق خفاء رسمه بنورالحق و استسرار (استتار) حاله عن دركه (حال نفسه ) و(درجته) في النهايات المحق (بالتجلي الذاتي) في الهوية الأزلية.

ثم \_ النفس \_ وهو (تروح السربالروح الحادث من انكشاف ظلمة الاستتار) يشابه الوقت لكونه حفيا (ظ حينا) مخصوصا بماحدث فيه (كالتجلى والاستتار) لكن النفس يمتاز من الوقت بانه حين تروح الحال (بخلاف الوقت اذلا يعتبر فيه الروح) فالنفس حقيقته في القسم الولايات تروح في عين (ظ حين) التجلى ناشى في (عن) مقام السرور (الناشى من التجلى) الى تروح العيان (روح المعاينة التى تكون في مقام شهود الحق

بلاخلق) شاخص (خارج) عن نور الوجود (ظهور الوجود المسمى بنفس الرحمن) الى منقطع الاشارة (حضرة الوجود والجمع التى يشهد الحق ذاته الاحدية بذاته فيها من غير اشارة ولا اثنينية) وصور ته في البدايات تروح بتصديق وفاء الوعد (بان الله يوفي بماوعده) و (صور ته) في الابواب تروح بالثقة في الابواب تروح بالثقة وكلة الامر اليه ؛ و (صور ته) في المعاملات تروح بالثقة وكلة الامر الي مالكه واستراحة عن نسبته الى غيره ؛ و (صور ته) في الاخلاق تروح ببهجة نفسه لنوريتها و تزينها بكمالاتها واستراحة عن ظلمتها ؛ و (صور ته) في الاصول تروح بشو اهدصحة طريقه و روايح الانس بمحبوبه ؛ و (صور ته) في الاورية تروح بنزول السكينة وعلو الهمة (حيث لم تتعلق الابالحق) مع حصول الحكمة ؛ و (صور ته) في الاحوال تروح لصفا العشق و كمال الذوق ؛ و درجته في الحقايق تروح بنفس الحيوة الحقانية و بسط المحمة الرحمانية ؛ و (درجته) في النهايات الوجود ( الظفر بشهود الحقيقة ) في عين الوجود ( وحدة الشاهد و المشهود) .

ثم - الغربة - ( وهى البينونة و التفرد عن الاقران و الاكفاء والاختصاص بامر لايدر كونه كما قال تعالى وقليل من عبادى الشكور) وهى (اصلها) فى الولايات غربة الهمة المتعلقة بالذات الاحدية اعنى غربة العارف فانه فى شاهده (مشهوده الذى هوعين الشاهد متفرد عن الأقران) غريب و موجوده (مايجده من المشهود متفرد عن المعلومات الشرعية والعقلية التى تقع) فيما يحمله علم اويقوم بهرسم (تعين وحدوث فان موجوده لا يصدق عليه انه حادث اذليس له صفة الحدوث لكونه تجليا وشهود اللقديم فهومتفرد عن الحوادث غريب) وصورتها فى البدايات الذهاب عن المالوقات والاغتراب عن المادات؛ و (صورتها) فى الابواب الانقطاع عن متاع الدنيا وطيباتها وصرف الهمة عن لذاتها وشهواتها بو (صورتها) فى الاخلق الماعة الله وعبادته و (صورتها) فى الاخلاق الانقطاع عن اهل البطالة والانحراك عن صفات النفس للتخلق و (صورتها) فى الاخلاق الانقطاع عن اهل البطالة والانحراك عن صفات النفس للتخلق بخلق الرب و (صورتها) فى الاصول (التفرد بحصول) توحيد الوجهة والفرار عن الفترة بالجدفى السكوك و الاجتناب عن السكون و (صورتها) فى الاودية الاغتراب عن وحشة الجهل وظلمة النفس بالتنور بغور القدس (لانفراده بذلك التنورعن ظلمات عالم الرجس واهلها) و (صورتها) فى الاحوال (التفرد الذى حصل له من) ايثار المحبوب بالهجرة اليه

عشقا والاعراض عماسواه بالتجافى عنه بغضا ؛ و درجتها فى الحقايق الانفصال عن الكونين والاتصال بالعين (الاحدية) وفى النهايات الاغتراب عن الخليقة للانمحاق برسمه (بعينه واثره) فى الحقيقة .

ثم - الغرق - (وهوحال من غرق في بحر الوحدة والقرب و توسط فيه بحيث اشتغل عن رؤبة الغير والتفرفة قال تعالى فلما اسلما وتله للجبين لقوة الولاية والمحبة) و هو توسط مقام الولاية لاستيلا المحبة والانغمار في غمار المقة (المحبة الحاصلة لغير الريبة) والاستغراق في بحر الحكمة؛ وصور ته في البدايات الاستغراق في الطاعة والاشتغال في جميع الاوقات بالذكر والرياضة ؛ و (صورته) في الابواب الاستغراق في الاخبات (السكون الى جانب الحق) بالحضور (بين يديه) والسكون الى الحق والركون ؛ و (صورته) في الاخلاق في المعاملات الاستغراق في المراقبة والثقة في جميع الامور ؛ و (صورته) في الاخلاق الاستغراق في النبساط مع الحق والانطواء عن الانبساط برحب الهمة؛ و (صورته) في الاصول الاستغراق في السلوك في الله والانسبه ؛ و (صورته) في الاورية الاستغراق في تحديق البصيرة وتعلية الهمة ؛ و (صورته) في الاحوال الاستغراق في العشق والذوق والعطش و الهيمان ودرجته في الحقايق الغرق في سكر الحال المدة الاتصال ؛ و (درجته) في النهايات الاستغراق في عين الجمع الاحدية ومحق الرسوم بالكلية .

ثم ـ الغيبة ـ ( بعدم شعوره بحاله و احوال الخلق و عدم الاحساس بالحس و النفس والقلب والعقل والروح بل خروجه منها كماقال تعالى و خرموسى صعقا ) وهي ههنا غيبة السالك عن رسوم العلم لقوة نور الكشف ؛ و (صورتها) في البدايات الغيبة عن رسوم العادات ؛ و (صورتها) في الابواب الغيبة عن تمتعات الدنيا ولذاتها و الميل الى زخارفها ومشتهياتها ؛ و (صورته) في المعاملات الغيبة عن الخلق وافعالهم (ظ احوالهم) والنظر الى امورهم وافعالهم ؛ و (صورتها) في الاخلاق الغيبة عن النفس واهوائها و عن صفاتها و دواعيها و آرائها و (صورتها) في الاصول الغيبة عن القصد عماسوى المقصود وقص الهمة في السيرعلى سمت الورد المورود و (صورتها) في الاودية الغيبة عن ظلمات عالم النفس بالاستغراق في نور القدس ؛ و (صورتها) في الاحوال الغيبة عما يحول بينه وبين المحبوب في تباريق تجلى المطلوب ؛ و درجتها في الحقايق الغيبة عن الاكوان

والأمكان بشهود، ورالازل بالعيان: و(درجته) في النهايات الغيبة عن الغيبة لسقوط الثنوية في الحضرة (الاحدية).

ثم ـ التمكن ـ (وهوالاستقرار فيمقابل التلون الذي هومن الاحوال التي تعرض السالك ويوقفه بلاالجمعية الرافعة لحجاب خصوصيات التلو منات التي يحجب السالك كل عن الاخرواحكامه كماقال تعالى ولايستخفنك الذين لايوقنون اي وليكن تمكنك وقوتك بحيثلايجذ بونكالي انفسهم بل تجذبهم اليك واما التمكن المطلق الجامع بين التلون والتمكن بحيث يقبل جميعالشئونات ويتحقق صاحبه بكل يوم هوفي شان ولايتقيد بخصوصية فردوضد وهوعلىصراط مستقيم الذىحقيقته ولاية امير المومنين ونورانيته كما قال تعالى وعلى الاعراف رجال يعرفون كلابسيماهم)وهو في هذا القسم استقرار السالك في مقام الولاية باجتماع صحة الانقطاع عماسوي الحق (بعدم النظر الى الغير اصلا) مع (شهود) نورالكشف (التجلي) وصفا الحال عن (شوب احكام) العلم فلا يعارضه العلم و ولايفارقه الحال ولايزاحمه الغيرولايسلب عنهالشوق ؛ و (صورته) في البدايات التمكن من الوفا بعهدالتوبة و المداومة على العبادة بدون الفترة ؛ و (صورته) في الأبواب دوام التبتل الى الله بدون الركون الى الغير ؛و(صورته) في المعاملات دوام الاستقامة الى الله بلاتلفت والثقةبه من غير توسل؛و(صورته)في الاخلاق التخلق باخلاق الحق من غير تكلف والتدين بدينه برؤية الفضل منه بلاتعمل ولاتعسف؛ و (صورته) في الاصول التمكن في السير به فيه بلا رؤية سعيه والتثبت في الجد والطلب مع نفسه ؛ و(صورته) في الاودية التمكن من الحكمة والالهام مع رؤيتهما من الله والبرائة من اوصافه برؤيته كلهالله ؛ و (صورته)في الاحوال الاستغراق في الحب بلاسلو والاستمساك بالعروة الوتقي من غير تصور دنو وقرب؛ و درجته في الحقايق الانفصال عن السوى من غير رؤيته والتبرء عن رسمه وانيته؛ و(درجته)في النهايات الاستقامة المطلقة في احدية (الجمع بين التلون و التمكن متمكنا بحيث ارتفع عن مقام طلب المعرفة الذي لايكون الامع الغيبة عن المطلوب واستقرفوق حجب الطلب متلبسا بشهودوحدة ظهورالؤجودفي العين اذارتفعت حجب كثرة احكام الحقايق الكونيةالتيكانت مترائية فيمرآة وحدة نورالوجود العيني وانتهىالسيرالمحبىاليالله

بالتدانى وحيث ان التقيد بهذه الوحدة كفروستر عن رؤية كثرة الشئون العلمية الباطنية التي تكون مرآة لتلك الوحدة المترائية فلابدان يشرع فيالسير المحبوبي فى المطلوب بعدالفراغ من الطاب والطريق اليه لينكشف كل واحد واحد من صفاته تعالى واسمائه التي هي الكثرة النسبية والحقايقالالهية ومظاهرها التيهي الحقايقالكونية وتظهرهذه الشئون العلمية منءرآة باطن تجلى الوجود ويتحقق قسم الحقايق بتحقق قلب جامع بين الكثرةالروحية والوحدة السرية ويصير باطن السرمرآة لظاهره كماان لصيرورة ظاهرالسرمرآة لباطنهلا بدان يجتمع) اللطائف والرقائق فيظمس رقيقة روحه في نور الاحدية (سره الذي لاتري ذاته لكونه آية للحق وفانيا فيه وشانامنه) ولايشعر بذاته مع بقاء الاثنينية (لخفاء ظاهره) فتنكشف لهالحقيقة (شهودالحق بحسب شهود باطن سرهالذي هو تجلي باطن نورالوجود من وراء حجاب رقيق صفة من الصفات الالهية) في مقام المشكاشفة ( زوال حجاب ظاهر نور الوجود عن شئون باطنه الذي ترى فيه فان المكاشفة عبارة عن اظهار احدالمتحابين سره وباطنه لصاحبه وانكشاف كلمنهما بحكمه وصفته للاخر) ويذهل عن رسمه ( تعينه ) مع بقائه للطف الحال (لخفاء نورالتجلي الذي هوسره الناظرفيه بحجاب الصفة والتعين).

و(اول مايحصل في قسم الحقايق) - المكاشفة - (حضورالحق للعبد بنعت البيان بالاحاجة الى تاييد الدليل لكون صاحبها مبسوطا بصفات الحق كما ان صاحب المحاضرة مربوط بآياته واظهار السرلايمكن الابالاشارة الخفية التي هي المراد من الوحي قال تعالى فاوحي الى عبده ما اوحى ، واذاوحيت الى الحواريين وهي ههنا شهود الاعيان وما فيها من الاحوال في عين الحق فهو التحقيق الصحيح بمطالعة تجليات الاسماء الالهية ؛ و (صور تها) في البدايات الايمان بحقايق الاسماء الالهية ؛ و (صور تها ) في الابواب انفعال القوى النفسانية عن معاني الاسماء الالهيه؛ و (صور تها ) في الاجلاق الاجلاق الالهية ؛ و (صور تها ) في الاحلاق الوقوف على كيفية التخلق بالاخلاق الالهية ؛ و (صور تها ) في الاحلاق الالهية الباعثة على السلوك المطلقة (ظ المطلعة) على آدابه ؛ و (صور تها ) في الاودية تواتر الانوار الالهية المحرضة على شهود التجليات الاسمائية ؛ و

(صورتها) في الأحو التلالؤ انو ارالوجود الأسمائية المهيجة للمحبة الصادقة الجاذبة للسالك الى حضرة العندية ؛ و(صورتها) في الولايات انكشاف الحجب الاسمائية بصفاصفات السالك فيها ؛ ودرجتها في النهايات شهود احدية الذات في صور الصفات في مقام البقاء بعدالفناء ثم \_ المشاهدة (رؤية المحبوب بلاحجاب صفة اوحقيقة كما قال الشيلي المشاهدة معاينة الموصوف يعني باطن السرالذي هو باطن تجلي الوجود الذي ترى الشئون فيه ، بعد معاينه الصفات قال تعالى: أن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أوالقي السمع و هوشهيد) وهي ولاية الذات (شهود الذات التي تعتبر متمايزة عن الصفات بل عن المشاهد لعدم بقائه فضلا عن صفاته) علماولذاك قيل صاحب المشاهدة ملقى بذاته ولا يصح للمشاهدة وقدبقيله عرق قائم)كما انالمكاشفةولاية النعت فالمشاهدة شهود الذات بارتفاع الحجاب مطلقا ؛ و(صورتها) في البدايات اعتقاد حضور الكل (ظالحق) بذاته لكل شئي والايمان بذلك لقوله اولم يكف بربك انه على كل شئى شهيد ؛ و (صورتها) في الابواب الايمان بانه موجود بالحق وهوالقيوم بذاته له ؛ و (صورتها) في المعاملات اتقان كون الاعمال كلها لوجهالله ؛ و ( صورتها ) في الاخلاق تيقن ان الكلمات الخلقية لله ؛ و ( صورتها ) في الاصول تحقق ان سير ه ليس الاالي الله وفي الله وبالله ووجهه مسلملله الله ؛ و(صورتها) في الاودية ادراك الحق بنور البصيرة المكحلة بنوره ؛ و ( سورتها ) في الاحوال شهور تجليات انوارالجمال و خلوص الحب للجميل؛ و (صورتها) في الولايات كشف سبحات الجلال عن جمال الذات ؛ يه درجتها في النها مات شهود الحق ذاته بذاته لفناء العبد بكليته فيعين الجمع.

ثم \_ المعاينة (رؤية عين السربعين السرقال تعالى الم ترالى ربك كيف مدالظل فان كيفية مدالظل عنوان للفاعل ولاسبما اذااسقطت اضافته الى الاعيان ولكن لتصحيح التضائف يعتبر الظهور والبطون لنور الحق والتجلى ولم يعتبر غيرهما من الصفات) وهى عيان الحق ذاته بذاته بلاشبهة مع اعباب (ظاحتجاب) يقتضيه التلوين ؛ و (صورتها) في البدايات اعتقاد معاينة الحق في الاخرة بالبصر كما في الخبر سترون ربكم كما ترون القمر ليلة البدرلاتضامون في رؤيته (الخطاب للمؤمنين الذين رأوه قبل الموت الطبيعى ولكن من كان في هذه اعمى فهو الاخرة اعمى واضل سبيلا) و (صورتها) في الابواب رؤيته

في صورة نورية خيالية (مثالية) و(صورتها) في المعاملات اعتقاد كونه مرئيا بنور البصيرة ؛ و (صورتها) في الاخلاق العلم بكونه وجود اخاصا ممتاز اعن جميع الموجودات بكونه غير عارض لماهية بلوجوده حقيقية (حقيقي) غير معقول من حيث خصوصيته؛ و (صورتها) في الاصول معاينة شواهد الوصول في السلوك ، و (صورتها) في الاودية معاينه وجه الحق بنور البصيرة مطلقا و مقيدا في كل شئى وهي معاينة (يستدل على صحتها) بشواهد العلم (بالدلائل العقلية والنقلية الصريحة الصحيحة) و (صورتها) في الاحوال معاينة عين الروح (نور الحق الحق) عيانا محضا (بلاشوب حجاب وشبهة ولكن) غير مستمر فيهيج الحب والشوق ؛ و (صورتها) في الولايات معاينة وجه الحق بعين الحق في حضرة الواحدية عند والشوف بصفات الحق ؛ و درجتها في النهايات معاينة الحق ذاته بذاته على الاستمر اللازم للتمكن في عين الجمع عند محق الرسم في عين الازلية بالكلية .

ثم ـ الحيوة ـ (وهي التجلي الوحداني السرياني بحيث لايبقي الامتياز بين العين والوصف وعلامتها الاحساس والحركة الاختيارية فيالنشأة التي حصلت للعبد حيوتها كما قال تعالى افمن كان ميتافاحييناه وجعلنا لهنورا « يحسبه » يمشى « يتحرك » به في الناس (وفي مراتب الانسانية) وهي ( في الحقايق من الصفات الالهية ) الحيوة الحقيقة الالهية من النعوت الذاتية للعبد مع بقاء الرسم المخفى المستور (لشهادة كل صفة انها غير الموصوف) وصورتها في البدايات هي الحيوة الطيبة التي هي حيوة العلم الشرعي (الذي يدرك الفلب بمعنى العام الحق ويتحرك فيطلبه) و (صورتها) في الأبواب حيوة الزهد و القناعة بالتجريد الموجب لحيوة القلب ( باطن العبد ) و (صورتها) في المعاملات حيوة القلب؛ و (صورتها) في الاخلاق حيوة الفطرة الانسانية السالمة النورانية؛ و (صورتها) في الاصول حيوه اليقن والانس الباعثة على الجد في السلوك؛ و(صورتها) في الاودية حيوة الروح القدسي في العالم العقلي؛ و (صورتها) في الاحوالحيوة العشق الحقيقي والذوق الشهودي؛و(صورتها)في الوياتحيوة السروربالوجدان (للتجليات الصفاتية) بعدالفقدان؛ و درجتها في النهايات حيوة الوجود (الحقاني بحيوة الحق وعلامتها شهود قيومية الحق للاشياء والسير فيها بلاحلول ولااتحاد ) عنداضمحلال الرسم بالكلية .

ثم - القبض - ( وهو قبض حضرة الجلال العبد لنفسه كما قال يقبض اى يوحش خواصه عن الغير حتى عن انفسهم ليفتقر اليه بحيث لايلتفت الى الغير للاختفاء والتوقى اوللاصطناع والاصطفاء كما قال ثم قبضناه الينا قبضايسيرا) و هوهمنا (فى الحقايق فانه قديستعمل فى درجات الخوف قبل مقام الولاية فى ما يحصل من الوارد الموجب للانقباض) قبض الحق عبده عن الخلق بستره فى لباس التلبيس (على الخلق حاله لتنزله الى مقامهم) بظاهر الشريعة وصورة العوام صيانة عن الناس (ان يعرفونه بالولابة) وصورته فى البدايات قبضه عن المخالفات ؛ و (صورته) فى الابواب قبضه عن الفضول الشاغلة من المباحات ؛ و وصورته) فى المعاملات قبضه عن رؤية الافعال من المخلوقات والمسببات من الاسباب ؛ و (صورته) فى الاخلاق قبضه من صفات النفس واستيلاء الرزائل ؛ و (صورته) فى الاحوال قبضه عن الجهل والغباوة ؛ و (صورته) فى الاحوال قبضه عن السلو والبطالة : و (صورته) فى الولايات قبض عن كثرة الصفات الى وحدة الذات؛ و درجته فى النهايات قبض الحق عبده لقوة معناه وكمال عرفانه بحيث (يحصل له .

البسط \_ من حضرة الجمال كما قال و يبسط اى يونس خواصه بنفسه و محبته حتى يفتخر) ويشهد الحق فى الخلق فلايخالج الشواهد مشهوده ولايضرب رياح الرسوم موجوده فهو منبسط فى قبضة القبض (ليسرقبضه) و (صورته) فى البدايات الفرح بالتوفيق للموافقات والثقة بالوعد فى الايات واستيساع الرحمة على جميع الكائنات ؛ و (صورته) فى الابواب غلبة الرجاء على الخوف بحسن الظن بالرب ؛ و (صورته) فى المعاملات بسط القلب برؤية الافعال كلهالله و جميع الاموربيدالله فينبسط صاحبها لاطلاعه على اسرار الحق؛ و (صورته) فى الاخلاق البسط مع الخلق بحسن الخلق لوقوفه على سر القدر؛ و (صورته) فى الاصول البسط بقوة اليقين و الانس بالله؛ و (صورته) فى الاودية البسط بحصول السكينة وبنور البصيرة ؛ و (صورته) فى الولايات البسط بشهود انو ارالتجليات و ذوق الوصول الى المحبوب ؛ و (صورته) فى الولايات البسط بتولى الحق اياه و بسطه له ؛ و درجته فى النهايات البسط ببهجة الجمال المطلق وشهوده فى الكل .

ثم \_ السكر \_ ( وهو سقوط التمالك و الصبر العن الطرب لشدة الذوق الحاصل

من البسط بحيث قديتجاوز طوره كماسئل موسى الرؤية مع بقية الانانية والاثنينية وعلمه بان لاتمكن رؤيته للغير، قالربارنى انظر اليك) وهو حيرة بين الفناء (بشهود تجلى الحق وظهورا حكامه) والوجود (وجود العبد لبقاء احكام العلم) في مقام المحبة الواقعه بين احكام الشهود والعلم اذالشهود يحكم بالفناء والعلم يحكم بالوجود (ومراعات الضرو النفع والوعد والوعيد) وصورته في البدايات الحيرة في سماع الايات الدالة على الجبر تارة و على القدرتارة ؛ و (صورته ) في الابواب التردد بين الخوف والرجاء و (صورته ) في المعاملات الحيرة بين رعاية الاعمال والاحوال ؛ و (صورته ) في الاخلاق سكر الانبساط و (صورته ) في الاصول الحيرة بين انوار القرب والانس مع الجد في السلوك الدال على البعد والاستيحاش؛ و (صورته ) في الاحوال الحيرة بين الحكمة (المقتضية لمراعات الاسباب و الكسب ) والقدرة ؛ و (صورته ) في الاحوال الحيرة بين التجلي و الاستتار ؛ و (صورته ) في الولايات السكر من حسن الصفات و جمال الذات ؛ و درجته في النهايات الاصطلام بين سطوة الفناء واستقراره وبداية البقا بعده واستهلاكه .

ثم ـ الصحو ـ (وهو الرجوع الى الاحساس بعدالغيبة و السكر بصفاء الشهود ومقتضى البسط والانس كما قال تعالى حتى اذافزع اى ازيل الفزع الا كبر الذى حصل من صدمة الشهود لغلبته على العلم وحصول الفناء والموت عن قلوبهم قالوا ماذاقال ربكم قالوا الحق فيتوب ان تجاوز عن طوره) وهوههنا (في الحقابق) صفو الشهود عن البقية فان السكر مؤذن بالبقية والالم يحرفي الحق والصحوم خبر بالخلو عن الشوق بلذة الوصول وفناء البقية فهو يستلزم السلو (الفراغ) الموجب للبسط بالحق ؛ و(صورته) في البدايات الفراغ والسلوءن العادات والمالوفات الطبيعية؛ و(صورته) في الابواب السلوعن الخوف والرجا ؛ و (صورته) في الاخلاق زكالنفس وصفا القلب ؛ و(صورته) في الاصول السلوعن والمراقبة؛ و(صورته) في الاخلاق زكالنفس وصفا القلب ؛ و(صورته) في الاحول السلوعن الخلق للتوجه الى الحق والانجداب الى جنابه لشدة الانس ؛ و (صورته) في الاودية صفا العقل لتنوره بنور القدس ؛ و (صورته) في الولايات صفا الوقت بالسرور بوصل المعشوق ؛ و درجته المحبوب ؛ و (صورته) في الولايات صفا الوقت بالسرور بوصل المعشوق ؛ و درجته في النهايات صفا العشق والذوق باحدية الجمع والفرق .

ثم \_ الاتصال \_ ( وهو الفناء في احدية الذات بحيث يتواصل عليه الامداد الالهي ولاشئي الاالامداد المتصل بالممد ولماكان التعبيريه مشعرا بالاثنينية حتىءندالعقلاء اشار الحق الميه باوادني فقال ثم دني فتدلى فكان قاب قوسين او ادني ) وهوفي هذا القسم (من الحقايق) اتصال الشهود بالخلاص من الاعتلال ( الترسم بالرسوسم ورؤيتها ) رسما (بعلة الرسم) والغني عن الاستدلال ( الذي لايكون الا ) علما (بالعلم وللعلم ، والشهود يغنى عن العلم وينفى حجابه ) والترقى عن شتات الصفات ( المختلفة المتضادة فيمقام الواحدية الى حضرة الاحدية التي تكون ) جمعا ؛ وصورته في البدايات الحضور معالله لانه الفطرة والاعتصام بالله بتصحيح القصد (بتخليصه عن كل تردد وموهوم) وفي الابواب تصحيح التوجه بقوة التقوى ( اطفاء الخواطر المتعلقة بالمحبوبات الدنياوية) والتبتل ( الانقطاع اليه ) عن السوى ؛ و ( صورته ) في المعاملات قوة المراقبة واعتقاد المقارنه (ظ المعاونة) و (صورته) في الاخلاق الاتصاف بالاخلاق الالهية ؛ و (صورته ) في الاصول السلوك في الله بحول الله وقوته ؛ و (صورته) في الأودية رؤية الحقيقة بعين البصيرة ؛ و (صورته) في الأحوال وجدان الحق بالذوق وصحة العشق؛ و(صورته) في الولايات التحقق بشهود الذات عندفنا الصفات ؛ و درجته في النهايات الاستغراق في الاحدية بانتفاء الرسم في الأزلية.

ثم - الانفصال - (عن الرسوم كلها حتى الاتصال فانه نوع من الانفصال واعتبار التعدد بتوهم وجود الغير ليتصل اوينفصل فلابدان ينفصل العبد من رؤيتهما واعتبار هما كما قال تعالى ويحذر كم الله نفسه اى يحذر كم ان تقتر نوامعه اذ تمتنع مقارنة الحادث للقديم ولا يبقى مع تجليه) وهوههنا الانفصال عن الكونين (بان لا ينظر اليهما ولا يعتدبهما باعتبار وزن وقدر لهما عنده فضلاان يتقيد و يتعلق قلبه بهما) الذى هوشرط الاتصال (اذمالم ينفصل عما سوى الحق بمحوالموهوم حتى عينه و رسمه لا يحصل الاتصال بشهود الحقيقة و صحو المعلوم) و (ايضا الانفصال) عن رؤية الانفصال الكونها في شهوده لا شيئامحضا (اذفى نظره لم يبق شئى مماسوى الحق حتى الانفصال فلارؤية له) و صور ته فى البدايات الانفصال لم يبق شئى مماسوى الحق حتى الانفصال فلارؤية له) و صور ته فى البدايات الانفصال

عن المرادات النفسانية (و) العادات؛ و (صورته) في الأبواب الانفصال عن الفضول الزائدة على الضروريات ؛ و ( صورته ) في المعاملات الانفصال عن الافعال كلها سوى الحق و ( عن ) التاثيرات ؛ و (صورته ) في الأخلاق الانفصال عن ملكات النفس و الهيآت ؛ و(صورته) في الاصول الانفصال عن التلفت الي ماسوى المقصود في المخلوقات ؛ و (صورته) في الأودية الانفصال عن التفرقة والجهالات؛ و (صورته) في الأحوال الانفصال عن السلوو القرار بدون المحبوب؛ و (صورته) في الولات الانفصال (عماسوى الحق؛ و درجته في النهايات الانفصال عن الاتصال والانفصال بالاستغراق في) عين الاحدية الازلية فانهما في العلة سيان (في كون كلواحد منهما رسما ودالا على الاثنينية سواء فلايحصل شهودالحقيقة الابارتفاعهما) وحينئذ ينتقل الىغيبالذات و عين الاحدية الازليه (التي) هي غيبالغيوب ويسير في مقامات قسم النهايات (جمع الجمع)واولها \_ المعرفة \_ (وهي الاحاطة بعين الشي كما هو بخلاف العلم فانه بصورة الشيو المعرفة لا يتحقق الابمافي العارف من المعروف اوبما في المعروف من العارف وضدها النكرة كما قال تعالى واذاسمعوا ما أنزل الى الرسول ترى اعينهم تفيض من الدمع حزنا مما عرفوامن الحق ، و لكن الكفار عن السمع لمعز ولون وعن ذي النون انه قال السماع لهو لمن يلهي به وحقيقة لمن تحقق فيه) وهي (في النهايات) الاحاطة بعين الحقيقة بالحقيقة (باحدية الجمع) على ماهي عليه ؛ وصورتها في البدايات معرفة الحق النعوت (الصفات الاعتبارية التي لاتحقق لها بالذات اوالصفات باعتبار اعتبار نسبتها الى الفاعل والناعت) والصفات (التي اعتبرت اضافتها الى الموصوف) علىماوردفىالكتاب والسنة وظهرتاياته(شواهده)فيالصفة (ظالصنعةكالعلم فيالعلماء) بتنور البصيرة المعتد (المعتبر) للاعتقاد المطابق (للواقع) و(صورتها)في الأبواب وجدان ذلك المعتقد بقوة اليقين وصفا العقل وطلب حياته بجودة الفكر واصابته ؛ و (صورتها) في المعاملات بناؤها على اليقين العلمي القريب من العيني المصحح للتوكل والتفويض؛ و (صورتها) في الاخلاق معرفة القوى الكمالية والإخلاق الالهية الموجب لحسن الخلق معالحق والخلق بكمال الفتوة ؛ و(صورتها) في الاصول تنورالسر بمعرفة صحة الطريق الباعث على الحد في السلوك ؛ و(صورتها) في الاودية حصول العلم اللدني و الحكمة الالهية بالبصيرة والالهام؛ و (صورته) في الاحوال العيان الموجب للذوق والعشق؛ و (صورتها)

فى الولايات التمكن من شهود الذات (من) وراء انوار الصفات ؛ و(صورتها) فى الحقايق شهوده ( العبد ) الحق بالحق مع بقية رسم (العبد) الحقية (ظالخفية) المنور بنور الذات و شعاع شمس الوجه الاحدى .

ثم - الفنا - (وهواضمحلال مادون الحق كما قال تعالى كل من عليها فان ويبقى وجه ربك) بزوال الرسوم جميعا بالكلية في عين الذات الاحدية مع ارتفاع الاثنينية و هومقام المحبوبية (جمع الجمع بازالة التقيد بحكم احد التجليين الظاهرى والباطنى) و (صورته) في البدايات الفناعن العادات والمالوفات بامتثال المامورات ؛ و (صورته) في الابواب الفناء عن الهيآت الطبيعية النفسانية بالهيآت النورانية القلبية ؛ و (صورته) في الاخلاق الفناء عن الافعال البشرية بالافعال الالهية ؛ و (صورته) في الاخلاق الفناء عن الملكات النفسانية بالاخلاق الالهية ؛ و (صورته) في الاصول الفناء عن ارادة الاغيار وطلبها بارادة الحق و طلبه ؛ و (صورته) في الاودية الفناء عن العلوم الرسمية والحكم الالهية ؛ و (صورته ) في الاحوال الفناء عن التعلق المقلية بالعلوم اللدنية و الحكم الالهية ؛ و (صورته ) في الاحوال الفناء عن التعلق بالاكوان ومحبتها بمحبة الرحمن ؛ و (صورته ) في الولايات الفناء عن السوم عن الذات ؛ و (صورته) في الحقايق الفناء عن الرسوم مع البقية الحقية (ظالخقية) وعدم الشعور بالانية النورية (ظ الموهومة) الموجبة للاثنينية وهومقام الخلة .

ثم \_ البقاء (وهوبقاء الحق كماقال والله خير وابقى اى يكون بقائه بحيث لم يبق بقاء للغير فبقاء كل باق منه وله) و هو ( فى النهايات) بقاء مالم يزل حقا (باقيا) بشهود فناء مالم يكن شيئاحتى يقبل محقا (فناء وهذاهو الفناء عن الفنا لعدم امكان بقاء الوصف بدون الموصوف فالبقاء والشهود و المعرفة و ساير الصفات تكون للحق فى عين العبد و اطوارها) و (صورته) فى البدايات بقاء الخلق المعدوم بذاته بوجود الحق حتى يقوم بالعبودية؛ و (صورته) فى الابواب توهم الوجود الخيالى (الظلى) الاضافى القائم بالافعال؛ و (صورته) فى الاخلاق فى المعاملات بقاء الذوات والصفات بعدفناء الافعال والتأثيرات؛ و (صورته) فى الاخلاق بقا الذوات بعدفناء النفسانية عند الاقبال؛ و (صورته) فى الاودية بقاء الانوار والانتقال بعد فناء الموانع النفسانية عند الاقبال؛ و (صورته) فى الاحوال بقاء لوامع والحقايق بعدفناء الظلمات الحسية والعوايق؛ و (صورته) فى الاحوال بقاء لوامع

القدم وانوار الوجه الباقى بعد فناء آثار الحدث و زوال الظل الفانى ؛ و (صورته) فى الولايات بقاء الاسم والصفات الالهية بعدفناء السمات الخلقية ؛ و(صورته) فى الحقايق بقاء الشهود ( ظ المشهود وهو الحق باعتبار وجوده لاشهوده) بفناء الشاهد ( بعد فناء الشهود والشاهد).

ثم \_ التحقيق \_ (وهو تثبيت الحق اياه بالتجلى الذاتي من شمس الحقيقة وتلخيصه من كلية الرسوم والاشارات ليتحقق له قلباي حيوة وعلم باحياء الحق وتعليمه ويستقر عنده كما قال تعالى حاكيا عن الخليل ٤ ولكن ليطمئن قلبي )و هو ( التحقيق الذي من مقامات قسم النهايات) تلخيص ما للحق من العلم وساير الصفات و الشهود و الذات من شوب مالك ( من الرسوم)فلاترى العلموالارادة والقدرة التي تظهر على مظهرك وساير المظاهر الاله ولاترى شهودك هذا المعنى الاشهوده ولاترى حقيقة شئي ما الاحقيقته فلاشوب للحدث بالقدم ولاشوب بالوجود للعدم؛ و (صورته) في البدايات تحقيق كون الحول والقوةلله؛ و (صورته) في الابواب تحقيق كون الفعل والتاثيراث لله وكون الأمربيدالله ؛ و (صورته) في المعاملات تحقيق كون الذات الحقيقي والصفات الازلية (لله) و (صورته) في الاخلاق تحقيق كون الخلق لله ؛ و (صورته) في الاصول تحقيق كون الجذب والقصد والسير بالله ولله ؛ و(صورته) في الاودية تحقيق كون العلم والحكمة لله ؛ و(صورته) في الاحوال تحقيق كون الحب لله لاله ؛ و(صورته) في الولايات كون الوجود والتمكن من الشهودلله؛ و(صورته) في الحقايق) تحقيق ان التحقيق والحقيقة لله (لاله) حالاً ثم يستقرهذا المعنى في النهايات مقاما . (كلواحدمن هذه التحقيقات من البدايات الي هنا كان في النسخة التحقيق)

ثم \_ التلبيس \_ (تلبيس الحق العبد لباس الاطلاق عن التعينات و خلعة الولاية بحيث يتلبس باى صورة ولباس شاء بالحق و يعرف الحق باى صورة يجلى و يكنى عن الحق بالوجود المعار و معذلك يخفون اوقاتهم و حالاتهم على الذين يحتجبون بالاسباب عن الحق لعجزهم عن التوكل عليه والانقطاع اليه قال تعالى وللبسنا عليهم ما يلبسون ) وهو (فى النهايات) تلبيس اهل التمكن (اهل التمكين هم الانبياء والمحققين من ورثتهم) على اهل العلم (ظ العالم) بملابسة الاسباب (والتمسك بها) ترحما (اراحة لهم بالوقوف معها) و توسعا

عليهم (حيث لايستطيعون الصبرمع الحق) وصورته في البدايات تلبس (تلبيسه) الأعمال

صورالامتثال (لاحكامالله) و(صورته) في الابواب تلبس (تلبيسه) القوى النفسانية وافعالها ههنا الانقياد ؛ و(صورته) في المعاملات تلبس (تلبيسه) افعال الحق صور اعماله بتيقن ان الفعل والتاثيرليس (الا) لله ؛ و (صورته) في الاخلاق تلبس (تلبيسه) اخلاق الحق صور اخلاقه ؛ و (صورته) في الاصول نسبة القصد والسير الي نفسه مع تحقق ان ذلك كلهله ؛ و (صورته) فيالاودية نسبة العلم والحكمة الى نفسه مع تحقق كونهمالله ؛ و (صورته) في الاحوال تورية (تكنية) الحر العشق بتعليقه الاغيار (باظهار انهامحبوبات له) غيرة (على) المحبوب (الحقيقي لئلايشوش وفته ولايزاحم الخلق جمعيته بالافبال عليه وصيانة لانفسم عن الرعونة) و (صورته) في الولايات تلبيس اهل الغيرة على اوقاتهم باخفائها (عن الاغيار ليلايغير وهابالمزاحمة) وعلى الكرامات بكتمانها صيانة لاحوالم ؛ و(صورته) في الحقايق التلبيس بالمكاسب ( بالاشتغال بتحصيل المعيشة و المقامات) و الاسباب وتعليق الظواهر (لهم كالعلم ونحوه من الأمورات بالاسناد) بالشواهد (من الايات والاخبار والأمور الدالة والحسية) والمكاسب تلبيسا على العيون الكليلة والعقول العليلة (بشوب الاوهام والقياسات الباطلة التيلاتدرك احوالهمالباطنيةومعارفهم الحقيقية) مع(كونهم من اهل) التحقيق ( التحقق بالحق ذاتا وصفة وفعلا) عقدا ( بحسب الاعتقاد) و سلوكا (حيث أن سلوكهم ثابت بالحق) و معاينة (حيث يرون الحق عيانا في كل الاشياء) ثم \_ الوجود \_ ( الظفر بالحقيقة بحيث يجدالوجود الحق في كل شئى حتى المعدوم فهووجدان الحق ذاته بذاته بحيث لايري في الوجودات المقيدة الاالوجود المطلق ونورالوجود والولايةالمطلقة وله الاختيارالموهوبيالالهيفياظهار حركة بدنهالمترقي الى الروح بلالى الحق وعدمه ويجمع بين نفى التفرقة و اثباتهاكما قال تعالىيجدالله غفورارحيما) وهوقوله تعالى ووجدالله عنده وقوله لوجدواالله توابارحيما بمعنى ادراك حقيقة الشي وهواصفي مراتب الشهود اعنى وجود (الحق عينه بعينه في) مقام (الحقيقة حيث) يضمحل رسم الوجود (نسبة الوجود الى ماظهر بصورته من التعينات والاعيان) فيه بالكلية ( بحيث لايبقي شئي معه إذالمعية من التضائف الاعتماري الذي لايكون

في الوجود الحق المتحقق بالذات) بحصول الواجد في عين الازلية والمراد وجود الحق عينه بعينه حيث لارسم ولااسم ؛ (صورته) في البدايات ادراك المبتدى وجوده بوجوده لابصورة زائدة (على)ذاته ؛ و (صورته) في الابواب وجوده (ادراكه) لافعال الحق ؛ و (صورته) في المعاملات وجوده (ادراكه) لتصريفه للاشياء كلها ؛ و (صورته) في الاخلاق وجدانه لاخلاق الحق في مظهره ؛ و (صورته ) في الاصول وجدانه لسير الحق من بداية الايجاد الى نهايته ؛ و (صورته) في الاودية وجود علم لدنى يقطع (حجب ) علوم الشواهد (الاستدلالية ) بمكاشفة الحق (بكشفه له) إياه ؛ و (صورته) في الاحوال وجوده بحب الحق في صورة (ظ صور) التفاصيل ذاته في عين الجمع الاحدية ؛ و (صورته) في الولايات (وجدان) وجود الحق وجود عين منقطعا عن مساغ الاشارة ( المقتضية للمشير والمشار اليه ) كما قال على كرم الله وجهه ؛ كشف سبحات الجلال من غير اشارة .

ثم \_ التجريد \_ (وهوالانخلاع عن الملابس والتعينات بحيث يصير مطلقاعن القيود وتبقى الحقيقة مجردة عن شهودشئى معها حتى الشهود فالشاهد هو القلب الغائب الحاضر قال تعالى فاخلح نعليك وقيل هو التعمل لصير ورته مجرداً فهو نسبة فعل لمن حصل له) وهو في النهاية (النهايات) تجريد الخلاص عن شهود التجريد ( المنبئى عن بقاء رسمه و عدم تجريده) و (صورته ) في البدايات التجريد عن المخالفات و اللذات الطبيعية و المالوفات والزخارف الدنيوية والطيبات ؛ و (صورته ) في الابواب تجريد النفس عن المالوفات والزخارف الدنيوية والطيبات ؛ و (صورته ) في الابواب تجريد النفس عن المالوفات و الديوانية (الحيوانية ) و (صورته ) في الاخلاق تجريد النفس عن رؤية تاثير الكائنات و نسبة الافعال الى المخلوقات ؛ و (صورته ) في الاخلاق تجريد هاعن الهيآت النفسانية و الملكات الردية الشيطانية ؛ و (صورته في الاصول التجريد عن محبة السوى و الاصطبار مع النوى (التحول من دار الى غير هاو الفناء ؛ وصور ته في الاودية تجريد الكشف عن العلوم الكسبية الرسمية ؛ وصورته في الاحوال تجريد عن الاسماء و الصفات و اللهية عن الرسوم و الافعال ) و (صورته ) في الولايات التجريد عن الاسماء و الصفات و عن رسم جميع الكائنات ؛ و (صورته ) في الولايات التجريد عين الجمع (حقيقته) عن درك عن رسم جميع الكائنات ؛ و (صورته ) في الحقايق تجريد عين الجمع (حقيقته) عن درك

العلم (عن الأدراك العلمي المقتضى لبقاء الموصوف به اوعن انحطاط دركة العلم الرسمي) ثم \_ التفريد \_ ( تخليص ذاته عماسوى الله بحيث لايشهد غيره حتى ذاته كما قال تعالى ويعلمون ان الله هو الحق المبين وقيل هو التعمل في حصول الانفر اد بحيث اذا حصل له واتصف بهسمي منفرداوفردافهونسبة فعل ممنحصلله) وهوفي النهاية (النهايات) تفريد الاشارة عن الحق بان لا يشير الى (الحق لارشاد) الخلق في الهداية والدعوة الى الله الاعن الحق وذلك حال من بسطه الله تعالى مع الخلق ظاهر اليد عوهم اليه ( بتنزله الى رتبتهم في الصورة والتعبير) وقبضه عنهم باطنا ( بحيث لاتنثلم جمعية باطنه بانبساطه في الظاهر) لئلا يقول الأماقال الحق ؛ و صورته في البدايات تخليص الاشارة الى الحق ( بتخصيص الطلببه) بالعبارة (في تكلمه) و (صورته) في الابواب تخليص الاشارة الى الحق بالعقيدة (بان لايكون مقصوده الااياه) و (صورته) في المعاملات تفريد الاشارة الى الحق بالتاثير والتصريف؛ و (صورته) في الاخلاق تصريف الاشياء (ظ تفريدالاشارة)الي الحق بالحق و البعث؛ و(صورته) في الاصول تخليص الاشارة الي الحق قصداوسلوكا (بان يقصده ويسلك اليه) و(صورته) في الأودية تخليص الأشارة بالحق محبة وغيرة (لسقوط احتمال ما يشغله عن محبوبه) و (صورته) في الأحوال تخليص الأشارة بالحق افتخارا ( باظهار الأحوال الرفيعة التي يستحق بها الافتخار لاباظهار المزية على الغير المستلزم للالتفات الى الغير و شهوده و اثباته ) و ( صورته ) في الولايات تخليص الاشارة بالحق تروحا و تلفا (للهلاك والفناء في الحق) و (صورته) في الحقايق تخليص الاشارة بالحق شهودا ( تفريد شهودالحق عن شوب ملاحظة الغير ) و اتصالاً ( فان الخلاص من شهود الغير لايكون الأره).

ثم - الجمع - (وهوالفناء عن الرسوم بالكلية حتى عن نفسه بشهود الحق بلاخلق وقيل مشاهدة الاغيار بالله فان من لاجمع له لامعرفة له وحقيقة الجمع هو الجمع بين الجمع والتفرقة والاستهلاك بالكلية في الله برؤية الجمع في التفرفة كالمجمل في المفصل والتفرقة التي هي مشاهدة العبودية بلمن لاتفرقة له لاعبودية له و قيل اشارة الي خلق بلاحق في الجمع كالمفصل في المجمل بالجمع بين المراتب الحقية والخلقية للله كما قال تعالى و

مارميت اذرميت ولكن الله رمى فرميه ظاهراً رمى الحق حقيقة فان الوحدة الحقيقية لاتقابلها الكثرة بل تنطوى فيها و تظهر منها) وهوههنا (في النهايات) جمع العين الاحدية (شهودها ذاتها بذاتها بتجليه الذاتى الذى ينفى الاعتبارات والرسوم والاشارات و الاسماء والصفات) يعنى تلاشى كل ما يحمله الاشارة (بفنائه) في عين الاحدية بالحقيقة ؛ وصورته في البدايات جمع الهمة (بعدم تعلق القصد الابطاعة الله) والخاطر عن التفرقة في الطاعة ؛ و (صورته) في الابواب اجتماع جميع القوى و مسالمتها في التوجه الى الحق والتبتل (الانقطاع) عن الخلق ؛ و (صورته ) في المعاملات اجتماع القلب في المراقبة و الاخلاص ؛ و (صورته ) في الاحول أتحاد الوجهة والقصد في السلوك والوصول ؛ و (صورته) في الاورية جمع العقل في التوجه الى عالم القدس ؛ و (صورته ) في الاحوال جمع السر ( باطن القلب ) والحب والذوق ؛ و (صورته ) في الولايات جمع الروح في المشاهدة ؛ و (صورته ) في الحقايق جمع الروح في مقام الخفى (السر) في المعاينة والسكر والاتصال .

ثم - التوحيد (وهواظهار تنزيه الله بجعل الله الحق السره منزها عن الاغيار والرسوم والاعتبارات والحدث بحيث تصير شهادته شهادة الله بانه لااله الاهو كما قال شهدالله انه لااله الاهو فالاح لائحامنه الى سره ولانعت له وقيل هوالتعمل في حصول العلم بان موجد العالم لاشريك له في الالوهية فهو نسبة فعل لمن حصل له ، فان الاحتياج الذاتي لوار تفع عن الممكن بالاعطاء لاستغي بالله عن الله وهو تناقض كالاستغناء نالمال كيف والامكان عين الاحتياج ووصفذاتي في حال الوجود والعدم فلاير تفع عنه بالكلية بل من حيث سبقة الرحمة على الغضب يطلب الوجود ويفر من العدم والمه و يعطيه الله مايز بل به احتياج ماو لكن بمقتضى العدم و الاحتياج الذاتي يحدث طلب آخر لبقاء ذلك الحاصل اولكمال آخر على الدوام و هو المراد من قوله كيا من خلق الاشياء من العدم) و هوفي النهاية آخر على الدوام و هوالمراد من قوله كيا من خلق الاشياء من العدم) و هوفي النهاية (النهايات) احدية الفرق والجمع وهو توحيد الحق ذاته بذاته (اذ توحيد غيره يستلزم التكثير ونفيه لبقاء ذلك الغير وفعله) وصورته في البدايات شهادة ان لااله الاالله وحده لاشريك له الاحد الصمد الذي لم يلدو لم يكن له كفوا احد ؛ و (صورته )

في الابواب تصديق الجنان بهذا المعنى بحيث لايخالطه شكولاشبهه ولاحيرة ؛ و(صورته) في المعاملات العمل بالاركان المبني على اليقين الوجداني و اسقاط الاسباب (بان يعلق المسببات بالاسباب المعروفة بين الناس) بحيث لانزاع (مزاحمة) فيه للخلق ولاتعلق فيه بالشواهد (بالاستدلال بالمصنوعات و اتقانها و احكامها على وجود صانعها وعلمه و حكمته لحصول الكشف له ) ولايري صاحبه لغير الحق تاثير اولا فعلا ؛ و (صورته ) في الاخلاق رؤية الملكات والهيئات ومصادر الافعال كلهالله ؛ و (صورته) في الاصول رؤية القصد و العزم والسيرلله وفي الله وبالله ؛ و (صورته) في الأودية شهود العلم والحكمة من صفاتالله الاولية وسبق الحق بعلمه وحكمه و وضعه الاشياء مواضعها و تعليقه اياها باحانينها و اخفائه اياها فيرسومها ( بجر بانها على مقتضيات طبايعها ورسومها الخلقية بحيث ينسبها العامهاالي اسبابها وطبايعا ويحتجبون بهاعن قضاءالحق وقدره وحوله و قوته) و (صورتها) في الاحوال شهود الحب من الحق بالحق للحق ذوقاً ؛ و (صورته) في الولايات الفناء عن رسوم الصفات في الحضرة الواحدية وشهود الحق باسمائه وصفاته لاغير؛ و (صورته) في الحقايق الفناء في الذات مع بقاء رسم المنور بنور الحق المشعر يالاثنينية المثبت للخلة (ظ: للعلة ) وليكن هذا اخرما ادنا ايراده والحمدلله على مــا وفقنا لاتمامه وشرفنا بانعامه تم والله اعلم. خاتمة لايخفي على من اطلع على ما فيهذا الكتاب ولاسيما المقاماتالاخيرة منالاحوالومابعدها ممالايتحقق الابالموهبةالالهية المخصة ان الولاية لاتحصل لاحدالامن عندالله لاباختيار الناس وكسبهم حتى ان الرسول لم يظهرها الا بعنوان التبليغ منعندالله لامنءند نفسه وان لم يكن فيها جهة الغيرية وتكون تجلى الله و من فضله وكماله لكن للتنبيه على عدم حصولها الامن عندالله قال تعالى: يا إيها الرسول بلغ ما انزل اليك من ربك من حقيقة القرآن و تجليه الذاتي وحقيقة رسالةالله و امره الوحداني لارسالة شخص خاص فضلا عن ان يكون حكما مخصوصاً لعدم المخصص و التنافي معالحقيقة و العموم والنسبة اليه لان الاختصاص و التعدد المستلزم للنقص لاينسباليه تعالى وكذلك البيان فيقوله تعالى: وأن لم تفعل فما بلغت ( نفس ) رسالتة، فان رسالته الواحد الاحد و امره لاتكون الاواحدة بالوحدة

الحقيقية الظلية ، وهذه بعيناهي الرسالة الختمية التي تكون لرسولنا والالم يؤمر بتبليغها واظهارها فلارسالتهفوق رسالته وكلاالرسالات تكون ظهورات رسالة وشئونها كما فال تعالى وجئنا بك على هولاء شهيدافلاينسخ حكم من احكامه ولاياتي شخص بشريعة اخرى بعده بلكلمنيائي بعده من الائمة والاولياء يبين احكام شئونه وحقيقته ولذلك يكون من خلفائه الظاهري ايضافان كلما يظهره المبلغ والمترجم ويكون بواسطته ينصبع بصورته ولهجته ولغته فلايبقي علىماهوعليه في الاصل كما قالمحيى الدين في المسئلة الرابعة من الباب الثامن والاربعين: فالخليفة لابدان يظهر فيما استخلف عليه بصورةمستخلفه؛ لاان يقول متعتان محللتان كانتا فيعهد رسولالله وانا احرمهما ، وقال فيموضع اخر : النبوة والولاية مقامان وراء العقل لبس للعقل فيهما كسب بــل هما اختصاصــان منالله تعالى لمن شاء؛ وهذا بعينة ما يقوله الشيعة من ان تعيين الخليفة لايكون الامنجانبالله كما قال تعالى الله اعلم حيث يجعل رسالته ، في الباب السادس والستين و المثماة: فالمومن الكامل الايمان منصورابدا و لهذا ما انهرم نبي ولاولي واهل الكشف، النبي عندهم موجود فلاياخذ الحكم الاعنه ولهذا ؛ الفقير الصادق لاينتمي الى مذهب ، انما هـومع الرسول الذي هو مشهود له كما ان الرسول مع الوحي الذي ينزل عليه فينزل على قلوب العارفين الصادقين من الله التعريف بحكم النوازل انـــه حكم الشرع الــــذى بعث به رسول الله واصحاب علم الرسوم ليست لهم هذه الرتبة لما اكبوا عليه من حب الجاه والرياسة والتقدم على عبادالله وافتقار العامة اليهم فلايفلحون في انفسم ولايفلح بهم ، وليسهذا التبليع الالمنقائما مقام الرسولوقابلا للذكروعينما انزلالي الرسول والكتابلايفترق عنهاذسائر الناسلاتبلغ لهم رسالةالواحدالاحدبللهمماانزل اليهمبقدر عقولهم ، لاما أنزل اليهص كما قال تعالى : وأنزلنا اليك الذكرلتبين للناسما أنزل اليهم؛ وكذلك ما ذكره قبل اية التبليغ في سورة المائدة التي حقيقتها هي الولاية و الانمام الالهي للصراط المستقيم منقوله: ياايهاالذين آمنوامن يرتدمنكم عندينه فسُوفيا تيالله بقوم يحبهم و يحبونه ؛ وهم الذين حصل حبهم من فضل حبه تعالى الذي لا يحصل لاحد الاباتباع الرسول الختمي كماقال تعالى: ان كنتم تحبون الله فا تبعوني يحببكم الله، فالحب

الذي يكون من كمال حبالله بعد عدم بقاء شئي من المحب بحيث حصل له العشق الذي هو بعينه العاشق وفضل المعشوق الذي ظهرمن فرطكماله بالوجود الموهوبي الالهي ثانيا بالرحمة الرحيمية الاختصاصية بل لم يؤثر الغيرفيه و بقى طاهرا و خالصا على ما كان من التجلي الاول الالهي بحيث يتفجرمنه انهار العلوم و المعارف ولايحتاج الي ان يرماض ويشقق فيخرج منهالماء ولايكون شانه مقصوراعلىالعملفقط حتىيشبه بالحجر الذى يهبط بالطبع بدون قسر القاس و اجباره وجذبه بل من خشية الله ، فكيف يحصل لمن خاف ولم يتبع الرسول ولم يقف معه في الجهاد بل فرو ارتدكما نقل متواترا عن الذين جعلهم العامة خلفاء ومن المعلوم ان من لم يتبعه لايصير اخاله و منه حيث يكون فيه المخالفة للتجلى الاول الالهي وامره ولم يبق على ماكان عليه الرسول من الطهارة والخلوص الذي حصل له من عندالله فلم يتحدمعه ولم يعدمنه فضلا ان يكون نفسه بل كان ثاني اثنين معهونهاه عن ادامة الحزن ولم يكن منالاولياء لانهم لاخوف عليهم ولاهم يحزنون ، و لذا قال الله تعالى اخر الاية : ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله واسع عليم فهده الاولياء من سعة رحمته وعلمه الذي هرالتجلي الاول و ليس فيهم شئي غيره ، وكذلك كلصفة من الصفات التي يتفرعها الشعلى صفته كرضي الله عنهم فرضو اعنه لاتكون الا من سعة صفة الله وكمالها وفضلها لاغيرها ولما ذكرنالم يقل احد بورود آية التبليم في شان غير حضرة على امير المومنين ٤ وكذلك ايـة المصرحة بالولاية التي جعلها تالية لاية المحبة وبين فيها من يكون وليا بطريق الحضر: انما و ليكمالله و رسوله و البذين آمنوا البذين يقيمون الصلوة ويؤتون البزكوة و هم راكعون ، وغيرها من الايات التي وردت في شان من اتبعه على بصيرة وكان قواما على وارث الرسول ووليا الولاده صالدين ، هم ورثته بحسب الحقيقة ايضا اذبتعيين الوارث من الله الإموال وغيرها يستكشف الوارث الحقيقي الباطني للاموال الحقيقية التي هي العلوم و المعارف التي هي في الحقيقة مماورته الانبياء والاولياء مالم يعلم بمخالفة الظاهر للباطن ولم يصرحوا بخلافه كيف وهوالمتفق عليه في كونه وارثا لعلومه واقربالناس اليه ووصيالهوشاهدا يتلوالرسول الذي قال تعالى له:قل إنى على بينة من ربي بحيث عدمنه ونفسه بل انفس الاشياء

وحقيقتهاالمقومةلهاالسارية فيها المارة عليها بحيث لاتخرج عن الاستقامة في دورانها ووحدتها ونطامها وتماميتها فانالوحدةالحقيقية الظلية جامعةللكثرة بنحوالاحدية ، واخيه لكون اصلهما وحقيقهما واحدابل هذه الاشارة ظاهرة حتى على اهل العبارة ولايختص بوجه على اهل الاشارة الذين اشاروا الى هذا التبليع والاصطفاء بالتصوف و لبس الخرقة بحسب المعنى والحقيقة فانلبس الخرقة الصورية من يدالشيخ بحسب الظاهر لايكون الاللتبرك والتفال او للإشارة الى حصول معناها للمتلبس واتفقوا على استنادها الى حضرة على بن ابيطال وانه اولمن تلبسها من رسول الله كماصرح جضرة نجم الدين الكبري في اخر الاسناد وقال: ولبس على بن ابيطال الخرقة عن رسول الله و كذلك غيره او بالتقدم والاعلمية كما قال محيى الدين في الباب السادس: و افرب الناس اليه على بن ابيطالب رضى الله عنه امام العالم وسرالانبياء اجمعين و قال تلميذه في اواخر السئوال الرابع من خاتمة كتاب مفتاح الانس: وإذا انصبغ السر الالهي (الولاية) باحكام مايمر عليه من المراتب ينقسم ثلثة أقسام الاول مايكون نسبة الكيفيات اليه نسبة الاعراض الىمعروضها (تتبدل ولاتو ثرفيه) وذلك لشرف مرتبة اوليته فيحضرة الحق و قوتها المعبرعنها بقدم الصدق والعناية ونحوهمافان تناسب بموجب تلك العناية احوالما يمرعليه من الحضرات الروحانية والمقامات الفلكية بحيث تكون توجهات الارواح والقوى السماوية الىذلك السرمعتدلاسالمامن حكمي الافراط والتفريط (معصوما لم يخرج من الوحدة والاستقامة طرفة عينولم يخطأفىشان منشئونه ولميعبدالصنم باطنا فضلا عن الظاهر كالاول والثانى والثالث؛ بل اثرفيالكل وجعل الاشياء شئو نالنفسه كما هو مقتضي كون الامرالالهي واحدا تاماجامعالكلمايمكنان يقع حيث لم يصدرعن الواحدالحقيقي الذاتي الاالواحد الظلى الحقيقي وصرح صدرالدين وشيخه كساير العرفاء والحكماء مرارفي كتبهم ولايمد حون الخلفاء ولاغيرهم الالسريان نورالولاية العشوق لهم ولمينقل السريان عنهم الافيحق على و الايات كقولة قل الروح من امرربي والاخبار كحديث خلقة العرشي و لكرسي غيرهما من نورانية الرسول،و كتابة اميرالمؤمنين الى معاوية فانا صنايع ربنا والخلق بعد صنايع لنا ولايتعدد الفاعل و الغاية في المجردات فضلا عما فوقها ولــذا ورد عن الحجة نحن صنايعالله والخلق بعد صنايعنا)كان مظهر ذلك السرمن المجدوبين وممن

لايجوج الى كثير من الرياضات الشاقة كالنبي وعلى صلوات الله عليهما وعلى الهما ومن شاء من العترة والاوليأوقال ملاعبد الرزاق في اخر شرحه للمنازل: فيرى (صاحب جمع الجمع) الحق عين المقيد والمطلق فلاينا في تقييده الاطلاق بهذا المعنى ولا اطلاقه التقييد فلا يخرج عن احاطته شئى الاترى ان مقدم القوم و الباب الاعظم لمدينة العلم و ساقيهم من مشرب الكوثر الذي خص به نبينا محمد صلعم ( وهوالعلم الالهي و تجليه الذاتي ونورانيتهما كمافال علىمعر فتي بالنورانية معرفةالله ومعرفةالله معرفتي بالنورانية وذلك الدين الخالص) على ابن ابيطال كرمالله وجهه كيف ابتداء في الاشارة اليءبن الحقيقة بقوله كشف سبحات الجلال من غير اشارة (لعدم التعدفي الأمر الألهي والتجلي الذاتي و لولم يكن صاحبه لم يمكنه الاشارة اليه لافتضاء الاشارة ادراك المشاراليه) وهومحض تنزيه الذات عن التعدد الاسمائي (فضلا عن التعدن المصداقي) واكده بقوله صحو المعلوم (ظهوالوجود الحق) مع محوالموهوم (المخلوق الذيليس موجوداالافيالوهم بالوجود الظلى الحاكي عن الوجود) اشارة منه الى فناء الرسوم كلها في احديتها و صرح بذلك في قوله جذب الاحدية لصفة التوحيد مم ختم بقوله نوريشرق من صبح الازل فيلوح على هياكل التوحيد آثاره لبيان معنى الفرق فيعين الجمع وهوبعينه معني احدية الفرق والجمع ، فان ظهور السموات والارض بنوره تعالى وقيام الاشياء بمعيته القيومية يدل على وحدة حقيقة الاشياء وعدم التفرق الذاتي بينها، وبالجملة بظهر للمتامل المنصف ان التشيع الحقيقي هوالتصوف الذي لايمكن نيله بالتكلف والنظاهر والدعوى والرعونة اذهو من الصفوة و الصفااي تخليص الله عبده عن غيره ر تحقيقه حتى يكون الشاهد و المشهود هوالحقوكذلكالعارف والمعروف لماثبت عدمكون الحق معروفا الابنفسه لابغيره والالم يكنمعرفته حقيقة بلمعرفة ذلكالغير ولذلك ذم العرفاء والعلماءالذين اتبعوهم بالاحسان ، من تشبه بهم وادعى التصوف من عند نفسه ولاسيما مع عدمخلوصه وتلوثه بالاخلاق الرزيلة والاعمال القبيحة ، فتوهم بعض منلاخبرة له ولا انصاف انهم ذمواالتصوف والصوفيه الحقيقية حيث لم يكن له فهم المعانى منالعبارات و الاخبار و والايات فضلاعن الاشارات التي لايستفيد منها الامن شاهدالمشاراليه ووجده كما قمل الأشارة اعلان السرائر بوجه مكشف عنداهل البصائر، وأن كان بالافعال والايماء فأن

لكل معنى وحقيقةمرات ولادراككل واحدمنها مدرك وميزان خاص لايدر كهالامن له مدركه و ميزانه وليس لمن لم يكن مدرك مرتبة منها انكارها علىمن له مدركها وميزانها وليس لمن يكن مدرك مرتبة منهاانكاها على من له مدركها وميزانها كانكار غيرصاحب القلب مدركات القلب على صاحبه بعقله الجزئي المشوب بالوهم و الميزان الكامل لجميع المراتب هوالولاية ، واهلها لايتر كون سنة الاباخذ ماهو فوقها رتبه و وثاقة بالاواسطة ، منجملة العبائر التي توهم الغبي منهار دالتصوف ما نقله صاحب سفينة البحار عن الفيض الكاشاني: تقبيح ومن الناس من زعم انه بلغ من التصوف والتاله حدا يقدر معه أن يفعل ما يريد بالتوجه الخ و عبارة استاده في كسر أصنام الجاهلية : مع افلاسهم عن العلم والعقل متشبهون بارباب التوحيد و اصحاب التفريد حيث لم يشعر الغبي بان التشبيه و المجاز لايتحقق بدون الحقيقة ولوكان المفلسون هم الصوفية و كان التصوف بنظرهمامذموماكان ذكر التشبه لغوا حيث لم يتشبهوا الا بالصوفية لابالفقهاء ولابغيرهم فاذاكانوا انفسهم الصوفية فما معنى التشبه ، وايضا لماكان للذم من جهة التشبه باصحاب الحال وجها ولاازعمهم البلوغ اليه معنى فان الواقع لايسند الى زعم طائفة خاصة و الباطل لا يستبعد البلوغ اليه ولم يصخ جعله مرادفا للتاله الذي هوالتوغل في العلم الالهي مع ان ذم الاخبار الضعيفة مخالف للايات المبينة لشرائط الاسلاموالا يمان بطريق الحصر، والاخبار المادحة للتصوف موافقه للكتاب ولابد في الشهادة المقبولة وجود عدلين من الكتاب والسنة .

## فهرس مافي هذاالمجلد من اللطائف

| •      | سفحة     | 2) [ |             |                                                      | ن    | العنوا  |
|--------|----------|------|-------------|------------------------------------------------------|------|---------|
| ٤٦     | الى      | من   | بة          | في تعريف التصوف واثبا تهوانه السلسلة الذهبية الكبرو  |      | لمقدمة  |
| ٤٩     | ď        | ٤٧   | >           | <sub>ى</sub> فىالوجود وبيانالمقيد منه                | لأول | للطيفةا |
|        |          |      | •           | في كيفية اشتراك ظهور الوجود بحسب الحقيقة وان         | ۲    | •       |
|        |          |      |             | ابهامه وكليته المفهومية انمانشأمنضعف النفس و         |      |         |
|        |          |      |             | عظمةالوجود الحقيقي فلاتدركها الاعن بعد بحيث          |      |         |
|        |          |      |             | يبهم عنده و ينطبق على صوره و آياته وكـذلك            |      |         |
|        |          |      |             | لايمكنها جعلاالحقايق وادراكها الابجعل الاشباح        |      |         |
| ٥٧     | الى      | ٤٩   | •           | وحكاياتها وبيان الوجود المطلق                        |      |         |
|        |          |      |             | فيالوجود الحق وعدم كونه فردالكلي ولا مشمولا          | ٣    | >       |
| ٦٥     | )        | ٥٧   | ď           | للمطلق منه واعتبارية المطلقوالمقيد بالنسبة اليه      |      |         |
|        |          |      |             | في وحدة الوجود و ان ماتدعون من دونه الباطل           | ٤    | >       |
|        |          |      |             | بالذات و أن الاستغناء الذاتي بالله عن الله تناقض و   |      |         |
|        |          |      |             | ان ما يكون ذاته الامكان والعدمية بحيث لايكون         |      |         |
|        |          |      |             | موجودا ولامعدوما لايتغيرعما هوعليه وانما يكون        |      |         |
|        |          |      |             | تحققه بالنسبة اليه تعالى والنسبة والاضافة امراعتباري |      |         |
|        |          |      |             | تظهرمن ملاحظة الحقيقة اذلو تحققت لتسلسلوان           |      |         |
|        |          |      |             | کل مایترائی یکون من آیاته وصور شئونه و اثاره         |      |         |
| ٧٣     | D        | ٦0   | ď           | لاذات له فىقبالەتعالى                                |      |         |
| ٩١     | ď        | ٧٣   | ,           | في عدم انقلاب الماهيات بالوجود وتتميم وحدته          | ٥    | D       |
| 1 • \$ | <b>*</b> | ٩١   | <b>&gt;</b> | في العلم وعدم كونه تعالى مدر كالغيره                 | ٦    | >       |

| عة  | الصفح    |       |      |                                                | ت    | العنواد  |
|-----|----------|-------|------|------------------------------------------------|------|----------|
| 118 | الي      | 1 • £ | من   | التجلى الاول وكونه حقيقةالولاية                | ۱ فی | الطيفة ٧ |
|     |          |       | ď    | في تتميم ما يتعلق بالتجلى الاولوانه تعالى احدى | ٨    | •        |
| 148 | ,        | 118   | ď    | الفعل والتعلق                                  |      |          |
| 121 | <b>)</b> | ١٣٤   | ď    | فىالتجلى الثاني وظهورالاعيان فيالملم والعين    | ٩    | · »      |
| 127 | ע        | ١٤١   | ď    | فىظهورالبداية فىالنهاية وابتغاءالوسيلةالىالله  | ١.   | •        |
| 198 | Š        | 1:27  | >    | فياظهارالتوهماتالتي وقعت فيالتفتيش             | 11   | ď        |
|     |          |       |      | في اعتبارية تقسيم المفهوم الى الواحب           | ١٢   | •        |
| 7.7 | »        | 198   | •    | والممكن و الممتنع                              |      |          |
|     |          |       |      | فيعدم صدورشئي الاعن سببهلابمجرد التخيل         | ۱۳   | D        |
| 317 | >        | 4.4   | ď    | والاعتقاد ولاسيما نزول جبرئيل                  |      |          |
|     |          |       |      | فيرجوعالكل المياللة تكوينا ورجوع الانسان       | ١٤   | •        |
| 770 | מ        | 415   | ,    | تشريعا واختيارا                                |      |          |
| 741 | D        | 770   | ·. » | فىالاطوارالسبعة القلبيه العلمية والعملية       | 10   | Þ        |
| 749 | D        | 44.1  | •    | فىبيان المقامات و المنازل                      | 17   | »        |
|     |          |       |      | فىالاصول العشرة التي بينها حضرة                | ۱٧   | »        |
| 724 | D        | 78.   | ď    | نجم الدين الكبرى                               |      |          |
|     |          |       |      | فىبيان تعاريف المنازل التىبينها ملا            | ١٨   | •        |
|     | ¥        | 724   | ď    | عبدالرزاق الكاشاني                             |      |          |
|     |          |       |      | في تأكيد وحدة حقيقة التشيع والتصوف و           |      | الخاتمة  |
|     |          |       |      | تعيين الخلافة من عندالله                       |      |          |

## فلطنامه

| الصواب      | الخطاء  | السطر | الصفحة | الصواب        | الخطا،      | السطر | الصفحة |
|-------------|---------|-------|--------|---------------|-------------|-------|--------|
| من          | ما      | ١٢    | ١٦     | الباب         | باب         | ١٧    | ۲      |
| الروايات    | الرويات | 17    | ١٦     | کان           | کاب         | ١٨    | ۲      |
| لإيارز      | لايعرز  | ٦     | 17     | وليا          | نبيا        | ٦     | ٣      |
| الحق بكلم   | الباطل  | ٣     | ١٨     | السلام        | اسلام       | ١٣    | ٣      |
| لوضع        | لوصنع   |       | ١٨     | الذهب         | الذهيب      | 0     | ٤      |
| صفحة        | الصفحة  | ۲.    | ١٨     | بن            | ين          | ١٦    | ٤      |
| تعالى       | تعار    | ٤     | 19     | جدنا          | فامجدو افو- | ٠٨٢   | ٤      |
| ننشاء       | نشاء    | ٦     | 19     | فمجدو افوجدنا |             |       |        |
| صار         | صيار    | ١.    | 19     | لايحتمله      | لايتحمله    | ٣     | ٦      |
| صفحة        | الصفحة  | ۲.    | ١٩     | الاستعدادات   | الاستعدادت  | ٤     | Y      |
| يتفطن       | تيفطن   | ۲     | ۲.     | يفيضون        | يفضون       | Y     | Y      |
| الله تعا لي | تعله    | ٥     | ۲١     | كانت          | كانوا       | ١.    | Y      |
| حديدا       | جديدا   | Υ     | ۲١     | بهذا          | بهدا        | ۲١    | Υ      |
| تنصروا      | تصروا   | ١٢    | 77     |               | هذ          |       | •      |
| منی         | سمني    | ١٨    | **     | الولى         | الوالى      | O     | ١.     |
| ليلة        | ليلبة   | D     | 72     | معرفته        | معرفتة      | ١٨.   | 11     |
| الدين       | الذين   | 19    | ۲۳     | l             | فروع        |       | 11     |
| رجعوا       | جعلوا   | ۲.    | ۲۳     | الههم         | الهم        | 11    | ١٢     |
| اليلة       | اللية   | ٣     | 72     | واحد          | واحدا       | ١٢    | ١٢     |
| انما        | اتهما   | ١٢    | 72     |               | الخطبة      |       | ١٤     |
| الامة       | الاهمه  | 10    | 72     |               | قائم        |       | ١٤     |
| ثالثها      | نالهما  |       | 40     | طالبين        | طالين       | ٣     | 10     |
| تسمي        |         | 1     | 40     | تتوهمه        | يتوهمون     | ٩,    | 17     |

| الصواب               | ر الخطاء         | السط | الصفحة      | الصواب    | الخطاء       | _    |     |
|----------------------|------------------|------|-------------|-----------|--------------|------|-----|
| الباب الستين         | _                |      | ٤١          | تميز      |              |      | 40  |
|                      | <br>ان           |      |             | يرعبكم    |              |      | 47  |
|                      | الذهن            |      | ٤٩          | ثم        |              |      | 47  |
| اهدة النفس           |                  |      |             | نبينا     |              |      | 77  |
| لوجود عن بعد         |                  |      |             | يقظتهم    |              |      | 77  |
| بهام والكلية         |                  |      |             | لذلك      | كذلك         | ۲.   | 77  |
| <br>منهاني الإدراك   |                  |      |             | ينتقلوا   | يتقلوا       | ١٣   | 44  |
| ب <b>ثلابكن له</b> ا |                  |      |             | المؤمنين  | المنين       | λ    | ۲۸  |
| ح الحقايق و          |                  |      |             | الدين     | الذين        | ٩    | 47  |
|                      |                  |      |             | L         | اب           |      | 47  |
| ٠                    | حکایا تہا<br>ھا۔ | ۲    | ٥٣          | بابی      | یا بی<br>بجر | . *1 | 71  |
|                      | الارص            |      | ٥٣          | 1         |              |      | ۲۸  |
|                      | منبعثته          |      | ٥٣          | i         | ناحجرة       |      | 44  |
|                      |                  |      | ٥٤          |           | والائمة      |      | ٣٠  |
|                      | معتبرا           |      |             | البدر     | المد         | 12   | ٣٠  |
| •                    | القلم            |      | 0 {         | لاستفادة  | لاستفاةة     | 17   | ٣٠  |
| منشاء                | منشأة            |      | 00          | صرحوا     | صبرحوا       | • •  | ٣١  |
| متغايرين             | متغابرين         |      | 00          | مارأيت    | مار أت       | . λ  | ٣١  |
| حققنا                | حقيقنا           | ٩    | ٥٦          | -1        | <b>–</b> ٢   | **   | ٣١  |
| العروض               | لعروض            | ١٩   | ٥٧          | امير      | امر          | ١.   | 34  |
| تعليلية              | تعلية            | λ    | ٥٨          | لاو       | ولا          | • •  | ٣٣  |
| قطع                  | القطع            | ۱٧   | ٥٨          | الاربعين  | الاربعون     | 11   | 37  |
| _                    | تعهل             |      | ٥٩          | العشرين   | العشرون      | ۲    | 30  |
| انما                 | ما               | ١٢   | ٥٩          | الار بعين | ألار بعون    | 11   | 70  |
| بهذا                 | بهذه             | ١٤   | <b>`○</b> ¶ | تعالى     | .تعم         | 10   | 30  |
| الذي هو              | هو               | 1    | ٦.          | المعهودة  | المهوده      | 77   | .40 |
| المشخص               | المشخش           | λ.   | 11          | صفحة      | الصفحة       |      | ٤٠  |
| فيا <i>ن</i>         | <b>ٽ</b> انِ     | 4    | ٦١          | مفحة      | الصفحة       | هِ ا | ٤.٠ |

| الخطأء ألصوأب          | السطر | الصفحة     | الصواب                                         | الخطاء    | السطر | الصفحة      |
|------------------------|-------|------------|------------------------------------------------|-----------|-------|-------------|
| الذى التي              | ٤     | ٨٣         | لم تكن                                         | لم يكن    | ٩     | 77          |
| ما ه                   | 4     | ٨٥         | كانت                                           | کان       | ۲     | ۲۲          |
| یکون تکون              | •     | ٨٨         | علمها                                          | ىلمە      | ۴ ع   | ٦٢          |
| ولايختلف ولايتخلف      |       | ٩٠         | بالذات                                         | بالدات    | ٣     | 77          |
| متميزه متميزة          |       | ٩١         | اذا                                            | اذ        | 1     | ٦٢          |
| والحكم الحكم           | 17    | ٩٣         |                                                | بيد       |       | 77          |
| بنهج بنهج              | ٦     | <b>1</b> Y | محصورة                                         | ميحصور    | 17    | ٦٢          |
| الخلقية الخليقة        | 11    | <b>1</b> Y |                                                | وان       |       | ٦٢          |
| ذاب ذات                | ١٢    | <b>1</b> Y | با                                             |           |       | ٦٣          |
| اضمحل الرسوم           | ١٨    | ٩,٨        | دون                                            |           |       | ٦٤          |
| اضمحلت الرسوم في نظره  |       |            | بعض                                            |           |       | <b></b> ১   |
| مائيه مائية            | ۱۸    | 1.1        | حيث                                            |           |       | ٦٦          |
| اله تلبى القلبي        | ١.    | 1 • ٢      | حقيقتا                                         |           |       | ٦٧          |
| خطيه خطبه              | ١٤    | 1.4        | حيث                                            |           |       | ٧٠          |
| الظهور الظهورله        | ١.    | ۱۰٤        | لم يقل الله: ثالث                              |           |       | ٧.          |
| الوجود الوجوه          | 11    | ۱۰٤        | ولإثبالث اثنين                                 | أثلثة     |       |             |
| اليه اليها             | ٣     | 1.0        | مافى الغار،مع انه                              |           |       |             |
| المقاهيم المناهيم      | 17    | 1.7        | ال:اناللهمعنا؛ و                               | صق        |       |             |
| قبل                    | ٣     | ١٠٧        | حيث                                            |           |       | 77          |
| بالكسب والنظر بلمنقبل  |       |            | الامكان والعدم                                 | الإمكان   | 11    | ٧٣          |
| الصعودى الصعودىوهذا    | ٤     | 1.7        | الذاتي كماورد:<br>الاشياء من العدم<br>بامن خلة |           |       |             |
| هوالمرادمن كونه اميااى |       |            | الاشياء من العدم                               |           |       |             |
| لم تعلمه بـالكسب ونظر  |       |            | 0.0                                            |           |       |             |
| نفسه بل من عندالله     |       |            | i                                              | بالحقيقته |       |             |
| لطيفة ٨ ـ لطيفة        | 15    | 118        |                                                | الشئيئة   |       |             |
| الستون السين           |       |            |                                                | الكبر     | 11    | ٨•          |
| قللو قالوا             | ۲     | 118        | والقرب والبعد                                  |           |       |             |
| عنه عنها               | ١٦    | 114        | ذكرت ا                                         | ذ کر      | 11    | s <b>A1</b> |

|                                       |                        |            |       |                   |               |    | <b>ä</b> 1. |
|---------------------------------------|------------------------|------------|-------|-------------------|---------------|----|-------------|
| الصواب                                | •                      | -          |       | الصواب            |               |    |             |
|                                       | ثالصادقة               |            | 177   | 1                 | هد            |    | 111         |
| النقض                                 |                        |            | 179   | · ·               | بعضهم         |    | 119         |
| المحمدية                              | الحمدية                | 40         | 14.   | ر أو ا            | ر أو          | 17 | 111         |
| المستلزم                              | المستنزم               | ۲          | 121   | 1                 | ادغوا         |    | 17.         |
| العبارة                               | العباة                 | ٥          | ١٣٢   | li .              | حی            |    | 17.         |
| في انفسهم                             | أنفسهم                 | ۱۳         | 124   | صحيح              | صحيع          | ١٣ | 14.         |
| الإسمائي                              | كاسمائي                | 11         | 150   | موجودة            | موجورة        | ٦  | 171         |
| تكون                                  | يكون                   | ٨          | ١٣٧   | الذين             | اندين         | ١. | 171         |
| يتضمن                                 | بتضمن                  | 77         | 159   | ظهر               | ظر            | ١٥ | 171         |
| بالله                                 | بالله بالله            |            | 124   | i                 | بكثرون        |    | 171         |
| توجة                                  | توجهت                  | <b>Y Y</b> | 124   | I .               | ثم            |    | 171         |
| انخلع                                 | انخلعت                 |            | ١٤٧   | Į.                | بالعبودية ا   |    | 171         |
| خفی                                   | حفى                    |            | 101   | مبودةالتى خلق     |               |    |             |
| الوقو ع                               | ى<br>الوة وع           |            | 107   | ان حيها           |               |    | 171         |
| _                                     | المقرنين               |            | 107   | هم                |               |    | 177         |
|                                       | اولالياء<br>اولالياء   |            | 108   | طلب تحصيل         |               |    | ١٢٢         |
|                                       | فابليته                |            | 107   | l                 | علوا          |    | ۱۲۲         |
|                                       | . ۔<br>ورو             |            | 107   | انقطع             | انعطع         | ١٨ | ١٢٣         |
|                                       | صاحيه                  |            | 101   | بشرعنا            | بحرعنا        | 19 | ١٢٣         |
| بكى <b>خلقمايشا</b> ،                 |                        |            | 109   | نبی               | بنى           | ۲. | ۱۲۳         |
| <br>كان لهمالحيرة                     |                        | . •        | , - • | معكم              | مبعكم         | 40 | ۱۲۳         |
| لله و تعالى عما                       |                        |            |       | محمدا             | محمد          | ٤  | 172         |
| _                                     | يشركون؛                |            |       | لثخصين            | لشخيص         | ۱۲ | 178         |
| -                                     | يسر عون.<br>اثبيت      |            | 171   | الحس              | الحسى         | ٩  | 170         |
| •                                     | البيت<br>يرن           |            |       | ل بلقاله لجبر ئيل | قاله بجبر ثيا | ١. | 170         |
| يرون                                  | یر <i>ن</i><br>اطاعته  |            |       | ذلك               | ذ نك          | ۱۷ | 170         |
| من الجهادمر از ا                      |                        | j 1        | 1 11  | عنه               | عنيا          | 11 | 170         |
| · 5 · 5 · 4 · 7 · · (b <sup>1</sup> ) | ، <del>به سا</del> ر س |            |       |                   |               |    |             |

| 4 44              | 10 101        |          |                                              | 1                 | 4          |    | *   |
|-------------------|---------------|----------|----------------------------------------------|-------------------|------------|----|-----|
| ء الصواب          |               | -        |                                              | الصواب            |            | -  |     |
| المخلوق           |               |          | 4 • ٤                                        | عهد (             |            |    | ٦٦٣ |
| نسوا              |               |          | 4.7                                          | المصاديق          |            |    | 178 |
| لذلكومعدلالة      |               |          | 717                                          |                   | لفظا       |    | 170 |
| ہا یمکنانتکون     | شئى عليم      |          |                                              | م مركوزا          |            |    | 170 |
| كة الوضعيةالتبعية | هىالحر        |          |                                              | التكليف           | التكيف     | ١٨ | 177 |
| لفلك فيها         | لسريان ا      |          |                                              | الصوفية           | الصدفية    | ٩. | 17人 |
|                   | صعودا         | ٦        | 414                                          | التنزيل           | التزيل     | 77 | ۱٦٨ |
| لاباشراق الشمس    | ودااوزوا      | صع.      |                                              | لم ياخذ           | لم ياخذو ا | Ì  | ۱۷۳ |
|                   | کما           | ١٣       | ۲۱۳                                          | تكلموا            | تكللوا     | ٨  | 177 |
| م الحشر عليها كما | و تفرید       |          |                                              | ذلك               | ذ نك       | 17 | ١٧٧ |
| نة                |               |          | 712                                          | بهداها            | بهذا       | ۲. | 179 |
| مناجيه            |               |          | <b>Y                                    </b> | على               | عن         | ١٨ | 171 |
| النفسانية         | النفساني      | ۱۳       | 770                                          | المحققين          | المققين    | 17 | ۱۸٤ |
| آلهيا             |               |          | 421                                          | _                 | السقفي     |    | ١٨٥ |
|                   | وهى           | ١٨       | 777                                          | لاثادمعانالذين    | الإثار ا   | ١٣ | 140 |
| سمى بالاخلاق وهي  |               |          |                                              | مانه لايتشبهون    | ر آهم فيز  |    |     |
| التمعتات          | المتعات       | ٥        | 721                                          | لصوفية الإلفقهاء  | الابهؤلاءا |    |     |
| جا نب             | جالب          | 22       | 722                                          |                   | ولاغيرهم   |    |     |
| احكام             | حكام          | ۲.       | 728                                          | احياء             | احياي      | 18 | ۱۸۹ |
| اللازمة           | اللارمة       | ١        | 701                                          | ولم يطلع انه صدق  | مع         | ٣  | 111 |
| اللازمة           | اللارمة       | ۲١       | 707                                          | السلسلة النهبية   | بكونا      |    |     |
| الذين             | الدين         | *1       | 707                                          | انتسا بقة على ذلك | الكبرويةك  |    |     |
| اقرب              | لقرب          | 10       | 707                                          | انه وهي باقية الي | في اول عنو |    |     |
| فسلكه             | مسلكة         | ۸,۲      | 408                                          | رة الحجة مع       | ظهور حض    |    |     |
| فلعلك             | علك           | غ ف      | 700                                          | الذين             | التي       | ٣  | 110 |
| و ۷ و ۲۰          | ۲و ځوه و ٦    | ١و٣      | <b>የ</b> ጊየ                                  | هذا               | هذ         | ٦  | 117 |
| درجتها            | در ج <b>ة</b> | <b>,</b> |                                              | من                | ميز        | ٤  | 111 |

| الصواب             | الخطاء       | السطر | الصفحة       | الصواب   | الخطاء       | السطر       | ألصفحة       |
|--------------------|--------------|-------|--------------|----------|--------------|-------------|--------------|
| عند                | غد           | •     | 447          |          | و۱۱و۱۲       | <b>کو</b> ۹ | 470          |
| فتية               | فتينه        | ۱۷    | 477          | (درجتها) | درجتها       |             |              |
| القصد              | فان القصد    | 77    | <b>YY</b> A  | المجازى  | المحازى      | ١٤          | 470          |
| فا <i>ن</i> بعد    | بعد          | 44    | <b>YY X</b>  | الفرق    | القرق        | ٦           | 777          |
| درجتها             | درجته        | 11    | ۲۸.          | الإلتفات | التفات       | 10          | YTY          |
| الإيات             | الات         | •     | 171          | الاودية  | الإدوية      | ١٨          | <b>Y</b> \\  |
| القبلى بالصاق      | القلبي       | ٤     | ۲۸۳          | الحكبة   | الحكمته      | ١٨          | 777          |
| -<br>الحلقووضم الا |              |       |              | عقله     | عقلة         | ١٢          | ለፖፖ          |
| ةعلى الشفةو تخيل   |              |       |              | درجتها   | (درجتها)     | ۱۷          | ለፖፖ          |
| يل أنكان قلبه      | ذكر التها    |       |              | تعالى    | تما له       | 77          | 779          |
| لابق والخواطر      | متعلقا بالعا |       |              | الثقة    | الثفة        | 72          | 424          |
| كان القلب مجردا    | والجلالةاز   |       |              | بتجاوز   | بتحاوز       | ۲           | 44.          |
| م اطلاق النفس      | عنهما مــ    |       |              | فيهم     | فهيم         | ٥           | 444          |
| وحبسه فيمادون      | علىحاله ا    |       |              |          | تحالف        |             | **           |
| لاسيما مايلقونه    | الخيشوم و    |       |              | المعاينة | المعانية     | ۲.          | 44.          |
| شافهة والتفكر      | المشايخ م    |       |              | يعاين    | بعاين        | ۲.          | 44.          |
| من وجهالله         | فىماوجد.     |       |              | بمعاينة  | بمعانية      | 77          | 44.          |
| ن الاستغناء بالله  | وقال فار     | ١٦    | ۲۸۳          | درجته    | (درجته)      | ١٤          | 111          |
| مداه لإعنه،وقال    | يحصلعماء     |       |              | الاتصاف  | الانصاف      | 17          | 141          |
| والااتصاف          | الاتصاف      | ١.    | <b>Y X E</b> | المعاينة | المعانية     | 19          | <b>YY1</b> . |
| الذاتي             | والذاتي      | 11    | 475          | کما      | كمال         | 77          | 441          |
| عين                | علم          | •     | 777          | درجته    | (درجته)      | ٣           | 777          |
| جارية              | جار به       | Y     | 7119         | درجته    | (درجته)      | 41          | 277          |
| المتوقف            | المتونف      | ٩.    | 7.1.1        | عن       | عبارة عن     | 19          | 277          |
| و(درجتها)          | (درجتها)     | 10    | <b>7</b>     | » الرسمى | بعدم العمل ب | 19          | 272          |
| و(درجته)           | (درجته       | λ     | <b>79.</b>   | الخير    | لخير         | ١٤          | 240          |

|               | .10 '01   | t. 11 | ä=: all      | الصواب      | الخطاء      | السط | الصفحة      |
|---------------|-----------|-------|--------------|-------------|-------------|------|-------------|
| الصواب        |           | -     |              |             |             | _    |             |
|               | افولة     |       | 797          | محادثة      | محادتة      | 10   | 79.         |
|               | بعد (     |       | Y٩٨          |             | و (صورته)   | 17   | 79.         |
| بالكلية او    | يالكلية و | ٣     | 799          | نلقى        | في الاصول   |      |             |
| الإدر اك      | الادرك    | ۱۳    | 799          | لى          | التاديبات ا |      |             |
| التحير        | التحيرة   | ١٧    | 799          | <b>ہ</b> یة | الإخلاقالإا |      |             |
| يبقى          | تبقى      | 44    | 444          |             | بدايته ؛ و  |      |             |
|               | فيغر      |       | <b>* • *</b> | يطمئن و     | يطمين       | ٣    | 721         |
| تنتهى         | تنهتى     | ٣     | 3.4          | مومنين      | مومننين     | ٥    | 791         |
|               | اخفياء    |       | ٣٠٤          | السكون      | السلون      | 10   | 791         |
| المالوفات     | المالوقات | ١٨    | 7.0          | القصد       | لقصد        | 11   | 727         |
| فيكون بحيث    | بحيث      | Υ     | ٣•٧          | طغى         | طفى         | 72   | 797         |
| فينطمس        | فيظمس     | Y     | ٣٠٨          | المولى      | الولى       | 1    | 797         |
| سيما          | سبما      | ۲.    | ٣٠٩          | بالاسباب    | باسباب      | ٤    | 797         |
| الولايات      | الويات    | 77    | ٣١٠          | تنحو        | تحنو        | ١٤   | 798         |
| الانجذاب      | الانجداب  | 27    | 317          | الحدث       | الحدت       | 11   | 717         |
|               | الموجب    | 44    | 317          | امر         | امرا        | 7 £  | 795         |
| ب (ظ الموجبة) | الموجر    |       |              | تفتؤ تذكر   | تفتو ئذكر   | 1    | 792         |
| الخفية        | الخقية    | ١٤    | 710          | المحبة      | المجبة      | Y    | 798         |
| تجلى          | يجلى      | ۲.    | ٣١٦          | فی          | فمي         | ۱۲   | 798         |
|               | •         |       | ۳۱۸          |             | ن           |      | 790         |
| سره           | اسره      | ۱۳    | ٣٢٠          |             | عنه         |      | 797         |
| احتياجا       | احتياج    | ١٩    | ٣٢٠          |             | لشوق        |      | <b>٢</b> ٩٦ |

| الصحيح       | الخطاء | ااسطر | الصفحه |
|--------------|--------|-------|--------|
| ولايجوز رجوع | اعلم   | Α     | 1.     |

الكل الى واحد من يسمى عندالعامة بالمجتهد اذا لم يكن عارفالتحريم كل واحد تقليد عيره من المجتهدين عنه و لكون الاختلاف بينهم الناشى من رأيه و اما الشاهد بالحق على الحق بالايصال اليه، وللحق بحيث لايشهدمعه غيره ولذلك يدعو اليه لاالى نفسه وللاسر الاوالاحوال والاستعدادات والمضار والمنافع فى العاجل و الآجل و كيفية الرجوع الى الله و ما يسوق كل واحد عنه وما يعوق فلا يكون فى كل زمان الاواحدا وهو الذى قال تعالى فى حقه ثم اور ثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا، ولا يرتفع الاختلاف الاببيانه كما قال تعالى وما از نا عليك الكتاب الالتبين لهم الذى يعتلفون فيه اعلم

الصفحة السطر الخطاء الصحيح الصفحه السطر الخطاء الصحيح العشوق المعشوق 71 778 ۱۸ صرفاً صرفاً ولم يكتسب كقولة كقوله تعالى 27 « الجنان بالدخول فيه العرشىوالكرسي 22 < محشونة مشحونة 17 111 العرش والكرسي الارادة ارادة 10 11. لايجوج لايحوج 440 ١ المبنى المبنى (ظالمبتني) ۲ 771 ظهو ظهور ١١ < العامة العامها ١. 271 ثم ةم 15 < رسم (ظالرسم) رسم ۱۳ < يرعبكم يرغبكم ٣ ب فيها فيه ١٨ < الاشياء من العدم يامن خلق 75 5 بكون تكون 19 < يامن خلق الاشياء من العدم رسالة رسالته ١٤ « السين الستين 44 ح رسالة رسالته ۲ 477 177 171 د 15 رسالة رسالته < < انحيها انحبها 10 ليس لبس ٩ < 177 171 10 قائما يكونقائما ١٨ 777 النقض النقص یر تاض ير ماض 0 272 الالفقهاء لاالفقهاء فهؤلاء فهده ٨٨ ١٣ < آلهيا الها 10 الحصر الحضر ۱۷ < التمعتات التمتعات نظامها نطامها ١٨ ۲ 472 ٢١ والااتصاف والاتصاف مر از ا مر از ۲. «